
Jędrzej Greń

Japońskie elity kupieckie Hakaty i Sakai 
w relacjach z wojownikami 
w drugiej połowie XVI wieku

SREBRO I HERBATA 

03/04/20   13:29



SREBRO I HERBATA 



Jędrzej Greń

Japońskie elity kupieckie Hakaty i Sakai  
w relacjach z wojownikami  
w drugiej połowie XVI wieku

SREBRO I HERBATA 



Recenzenci
Krzysztof Stefański
Estera Żeromska

Redaktor prowadzący
Szymon Morawski

Redakcja
Magdalena Jagielska

Korekta 
Hanna Trubicka

Indeks
Jędrzej Greń

Projekt okładki i stron tytułowych 
Anna Gogolewska

Ilustracje na okładce
Maruyama Ōzui (1766–1829), Zbieranie liści herbaty w Uji, Japonia
(https://collections.lacma.org/node/191768, domena publiczna)
Srebrna moneta chińska z okresu dynastii Ming, używana w Japonii 
od drugiej dekady XV w. 
(Wikimedia Commons, As6673 [CC 3.0, po modyfi kacji])
Garda miecza japońskiego (tsuba), Japonia, XVII w.
(Wikimedia Commons, Walters Art Museum [CC 3.0])

Skład i łamanie
Dariusz Górski

Publikacja dofi nansowana przez Fundację im. Takashimy

Publikacja na licencji Creative Commons Uznanie autorstwa 4.0 PL (CC BY 4.0 PL) (pełna 
treść wzorca dostępna pod adresem: https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/legalcode.pl).

Jędrzej Greń ORCID 0000-0003-2782-3261

ISBN 978-83-235-4340-4 (druk) ISBN 978-83-235-4348-0 (pdf online)
ISBN 978-83-235-4356-5 (e-pub) ISBN 978-83-235-4364-0 (mobi)

Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego
00-497 Warszawa, ul. Nowy Świat 4
e-mail: wuw@uw.edu.pl
księgarnia internetowa: www.wuw.pl

Wydanie 1, Warszawa 2020

Druk i oprawa
Totem.com.pl



Spis treści

Wstęp  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .     7
Cel i zakres pracy   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .     7
Wyjaśnienie terminów  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .     9
Charakterystyka źródeł   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   13
Metodologia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   21
Stan badań i literatura przedmiotu   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   24
Uwagi redakcyjne   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   29

Rozdział 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   31
1.1. Charakterystyka geografi czna i najdawniejsze dzieje obu miast   .  .  .   31
 1.1.1. Hakata  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   32
 1.1.2. Sakai  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   36
1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   42
 1.2.1. Hakata  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   44
 1.2.2. Sakai  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   51
1.3. Miasta kupieckie w kontekście wydarzeń politycznych lat 1550–1600   62
1.4.  Podsumowanie   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   68

Rozdział 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai    .  .  .  .  .  .  .  .  .   71
2.1.  Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej  .  .  .   71
2.2.  Etos kupiecki i styl życia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   88
2.3.  Kupcy mnichami zen  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 100
2.4.  Podsumowanie   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 106

Rozdział 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i  tworzenia 
grup społecznych   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 108
3.1.  Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna rola chanoyu  .  .  .  .  . 108
3.2.  Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 123
3.3.  Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych  .  .  .  .  .  . 145
 3.3.1. Harmonia, szacunek, czystość i spokój – społeczny wymiar 

fi lozofi i chanoyu  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 145



6 Spis treści

 3.3.2. Między egalitaryzmem a hierarchią  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 149
3.4.  Spotkania codzienne i wielkie uroczystości  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 162
3.5. Słynne utensylia herbaciane  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 173
 3.5.1. Cechy defi niujące słynne utensylia   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 173
 3.5.2. Słynne utensylia w komunikacji społecznej   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 180
3.6.  Podsumowanie   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 193

Rozdział 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową    .  .  .  .  .  .  . 196
4.1.  Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym  .  .  .  .  .  .  . 197
 4.1.1. Charakter kontaktów  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 197
 4.1.2. Cele wojowników  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 209
 4.1.3. Cele kupców  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 219
4.2.  Elita kupiecka przy suwerenach Japonii  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 221
 4.2.1. Charakter kontaktów  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 223
 4.2.2. Cele Nobunagi i Hideyoshiego   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 236
 4.2.3. Ambicje kupców  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 241
4.3.  Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 249
 4.3.1. Cechy opisu wojowników o znaczeniu lokalnym a realia   .  .  . 250
 4.3.2. Obraz suwerenów Japonii w źródłach a realia  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 267
4.4. Podsumowanie   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 285

Wnioski    .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 288
Mapy  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 293
Bibliografia   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 295
Spis ilustracji   .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 303
Indeks  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 304



Wstę  p

Cel i zakres pracy 

Niniejsza praca ma charakter interdyscyplinarny. Przy analizie posłuży-
łem się krytyką historycznych dokumentów źródłowych oraz wykorzysta łem
wyniki badań z zakresu historii, antropologii kulturowej i kulturoznaw-
stwa Japonii. Praca obejmuje także zagadnienia z pogranicza literaturo-
znawstwa. Na potrzeby analizy literaturoznawczej zastosowałem przede 
wszystkim metodologię opartą na pracach Stephena Greenblatta, Harolda 
A. Veesera i Louisa Montrose’a (nowy historycyzm, nowy historyzm, 
poetyka kulturowa)1.

Celem rozważań jest opisanie i analiza pozycji społecznej elity kupieckiej 
najważniejszych miast handlowych Japonii, czyli Sakai i Hakaty, w dru-
giej połowie XVI wieku. Miasta te wybrałem ze względu na obecność ich 
elit w centrum kulturalnego i politycznego życia ówczesnej Japonii. Elitę 
kupiecką Kioto potraktowałem jako uzupełnienie głównego nurtu rozważań.

Analizę pozycji społecznej kupców przeprowadziłem w kontekście 
ich relacji z wojownikami – zajmującymi najwyższą pozycję w społeczeń-
stwie – z którymi kupcy kontaktowali się zarówno na poziomie lokalnym, 
jak i krajowym. Za pomocne uznałem określenie i omówienie sposobów 
komunikacji społecznej między kupcami a wojownikami, takich jak kultura 
herbaty i handel. Opisuję charakter relacji między obiema grupami oraz 
przedstawiam krytykę obrazu własnego elity kupieckiej obecnego w źródłach 
wytworzonych przez jej przedstawicieli (dziennikach herbacianych, pamiętni-
kach, genealogiach, listach, literaturze z zakresu ceremonii herbacianej itd.), 

1 W pracy przyjąłem terminy „nowy historycyzm” oraz „poetyka kulturowa” za: Kry-
styna Kujawińska-Courtney, Wprowadzenie, w: Stephen Greenblatt, Poetyka kulturowa. 
Pisma wybrane, red. K. Kujawińska-Courtney, tłum. Katarzyna Kwapisz-Williams i in., 
Wydawnictwo Universitas, Kraków 2006, s. VI–VII.



8 Wstęp

jak również konfrontuję go z dokumentami (listy, rozkazy, kroniki i inne) 
wytworzonymi przez wojowników oraz osoby spoza obu grup. Moim celem 
jest określenie i scharakteryzowanie pozycji społecznej elity kupieckiej 
w społeczeństwie japońskim schyłku średniowiecza2.

Do wyboru takiego tematu badań skłoniło mnie kilka czynników. Po
pierwsze, obraz własny japońskiego kupiectwa na tle średniowiecznych 
realiów społecznych nie doczekał się dotąd opracowania monografi cznego. 
Po drugie, pod względem metodologicznym szczególnie interesujące wydało 
mi się zestawienie dzieł literackich i źródeł dokumentowych pochodzących 
z mało znanego w Polsce kręgu kulturowego. Taka metoda wpisuje się 
zresztą w nurt nowoczesnych badań interdyscyplinarnych, łączących per-
spektywy badawcze dwóch ważnych dyscyplin humanistycznych – historii 
i literaturoznawstwa. Trzecim powodem była perspektywa przeprowadzenia 
w pracy analizy ceremonii herbaty (chanoyu) – niezwykle ważnego zjawi-
ska w kulturze Japonii – jako istotnego sposobu kreowania i utrzymywa-
nia komunikacji i znaczeń społecznych. W analizie pomogły mi osobiste 
doświadczenia z uczestniczenia w ceremoniach chanoyu w Polsce i Japonii.

Na podstawie szeroko zakrojonych badań porównawczych staram się 
sprawdzić, czy niezaprzeczalne sukcesy handlowe, polityczne i kulturalne 
elity kupieckiej późnośredniowiecznej Japonii przełożyły się na podniesie-
nie pozycji społecznej tej grupy.

Przedstawiciele elity kupieckiej dzięki handlowi i chanoyu rzeczywiście 
zbliżyli się do najwyższych kręgów władzy, co stanowi podstawę wielu prac 
badawczych3. Analiza obrazu wykreowanego przez kupców w tekstach 
paraliterackich, a zwłaszcza porównanie go ze źródłami normatywnymi, 
sugerują jednak, że owo zbliżenie miało przede wszystkim charakter sym-
boliczny. Stanowiło powód do dumy dla kupców, lecz otwarte pozostaje 
pytanie, czy dzięki niemu zyskali oni wyższą pozycję u boku wojowników.

W celu odpowiedzi na tak postawione pytanie badawcze w kolejnych 
rozdziałach główny nacisk położyłem na wyjaśnienie następujących kwestii:

– jaki wpływ na wykształcenie się grupy społecznej kupców w miastach 
Hakata i Sakai miał kontekst geografi czny i historyczny?

2 Wśród japońskich badaczy istnieją rozbieżności dotyczące określenia daty początkowej 
japońskiego średniowiecza. Zwykle branych jest pod uwagę kilka dat w drugiej połowie XII w. 
W niniejszej pracy za początek średniowiecza przyjąłem rok 1192, czyli datę ustanowienia 
siogunatu w Kamakurze, a za koniec – rok 1603, w którym Tokugawa Ieyasu uzyskał tytuł 
sioguna, czyli rok uznawany za początek epoki nowożytnej (kinsei).

3 Między innymi Izumi Chōichi, Sakai to Hakata sengoku no gōshō (Wpływowi kupcy 
okresu wojen domowych z Sakai i Hakaty), Sōgensha, Ōsaka 1976; Takeno Yōko, Kamiya 
Sōtan, Nishi Nihon Shinbunsha, Fukuoka 1998; Tanaka Takeo, Shimai Sōshitsu, Yoshikawa 
Kōbunkan, Tōkyō 1986.



 Cel i zakres pracy 9

– jakie czynniki zaważyły na pozycji społecznej kupców w ich lokalnych
społecznościach miejskich i w jaki sposób próbowali oni tę pozycję podnieść?

– jakimi zasadami kierowali się kupcy w relacjach społecznych (pytanie 
o etos grupy)?

– jaką rolę w powstawaniu grup społecznych odgrywała ceremonia 
herbaty?

– czy chanoyu pomagała przekraczać bariery społeczne, czy także 
je współtworzyła?

– jaki był charakter relacji między kupcami a wojownikami zajmującymi 
różne stopnie w hierarchii i jak ważne były dla kupców relacje z przedsta-
wicielami władzy wojskowej?

– jakie schematy narracyjne (cechy opisu) odnoszące się do obrazu 
wojowników obecne są w kupieckich tekstach paraliterackich?

– do jakiego stopnia obraz relacji z wojownikami i pozycji wobec nich 
obecny w tych tekstach odzwierciedla rzeczywiste zależności i cele obu 
grup, widoczne w źródłach nienarracyjnych?

Pod względem chronologicznym praca obejmuje okres drugiej połowy 
wieku XVI. Wybór cezur wynika z tego, że właśnie w tym półwieczu doszło 
do największego rozkwitu kultury kupieckiej w średniowieczu, jak również 
z tego, że był to okres bujnego rozwoju ceremonii herbaty jako zjawiska 
społecznego. Nieporównywalna z wcześniejszym okresem aktywność kul-
turalna i społeczna kupców w drugiej połowie XVI wieku zaowocowała 
względnie dużą liczbą wytworzonych przez nich źródeł (głównie dzienniki 
herbaciane i korespondencja), z których część dotrwała do naszych czasów. 
Należy jednak zaznaczyć, że niektóre problemy, dotyczące przede wszystkim 
dziejów poszczególnych rodów kupieckich, wykraczają poza wspomniane 
cezury zarówno w przeszłość, jak i w okres tuż po roku 1600. Odstępstwa 
te obejmują jednak tylko wprowadzenie (Rozdział 1) oraz wnioski końcowe.

Wyjaśnienie terminów

Zbiorowym obiektem badań w niniejszej pracy jest grupa kupców z Hakaty 
i Sakai, często określana łącznie jako elita kupiecka Japonii, uważana przeze 
mnie za grupę społeczną. Za Piotrem Sztompką przyjąłem, że grupa spo-
łeczna to „zbiór jednostek, w którym wspólnota pewnych istotnych spo-
łecznie cech wyraża się w tożsamości zbiorowej i towarzyszą temu kontakty, 
interakcje i stosunki społeczne w jej obrębie częstsze i bardziej intensywne 
niż z osobami z zewnątrz”4. Defi nicja ta została wybrana dlatego, że podkreśla

4 Piotr Sztompka, Socjologia, Wydawnictwo Znak, Kraków 2005, s. 196.



10 Wstęp

ona czynnik komunikacji wewnątrz grupy społecznej jako ważnej siły spa-
jającej i przez to łączy się z obecną w pracy analizą komunikacyjnej roli 
ceremonii herbaty. Wydaje się przy tym, że elita kupiecka Japonii spełnia 
wszystkie warunki ujęte w powyższej defi nicji. Za wspólne, istotne spo-
łecznie cechy grupy można uznać przede wszystkim status majątkowy, 
lokalną pozycję społeczną, utrzymywanie się z handlu, związki z władzą 
czy wreszcie uczestnictwo w świecie chanoyu dzięki posiadaniu słynnych 
utensyliów i udziałowi w spotkaniach, jak również zainteresowanie życiem 
kulturalnym (między innymi malarstwem chińskim, poezją, teatrem). Nie 
ulega wątpliwości, że cechy te przekładały się na tożsamość zbiorową, hie-
rarchię wewnętrzną i intensywne kontakty, których główną płaszczyzną 
były ceremonia herbaty oraz handel. Dowodem na spójność i samoświa-
domość grupy są np. zachowane dzienniki herbaciane czy listy słynnych 
utensyliów. Autorzy tych tekstów sumiennie zapisywali imiona i nazwiska 
osób należących do grupy ludzi herbaty. Warto przy tym dodać, że także 
według ideologii konfucjańskiej, zyskującej od XVI wieku w Japonii coraz 
większe wpływy, kupcy stanowili określoną, odrębną klasę społeczną (poza 
wojownikami, chłopami i rzemieślnikami)5.

W przypadku powyższej grupy będzie używany również termin „elita”. 
Wydaje się to adekwatne ze względu na dominującą rolę opisywanych kupców 
w życiu gospodarczym, kulturalnym i politycznym swoich miast, jak również 
z uwagi na ich wpływy w skali ponadlokalnej oraz relacje z elitą wojskową.

Na potrzeby niniejszej pracy wyznaczono grupę kupców, którzy zaliczali 
się do elity kupieckiej. Została ona wybrana na podstawie analizy źródeł. Do 
grupy tej należą dwaj kupcy z Hakaty – Shimai Sōshitsu (1539–1615) i Kamiya 
Sōtan (1553–1635), oraz przedstawiciele mieszczaństwa Sakai – Tennōjiya 
(Tsuda) Sōgyū (?–1591), Tennōjiya Dōshitsu, Imai Sōkyū (1520–1593), 
Yamanoue Sōji (1544–1590) i Sen no Rikyū (do 1587 roku Sōeki; 1522–1591).

Należy zaznaczyć, że Rikyū przypadła rola uzupełniająca zasadniczą 
analizę opartą na źródłach dotyczących pozostałych kupców. Wybór ten 
wynikł z kilku faktów. Po pierwsze, Rikyū – jako jednemu z najważniejszych 
mistrzów drogi herbaty – poświęcono ogromną liczbę publikacji i analiz 
naukowych nie tylko w Japonii, lecz także na całym świecie6. Po drugie, 

5 Shinōkōshō, w: Nihon kokugo daijiten (Wielki słownik języka japońskiego), Shōgakukan, 
Tōkyō 2002 (edycja elektroniczna).

6 Z wydanych prac warto wymienić: Haga Kōshirō, Sen no Rikyū, Yoshikawa Kōbunkan, 
Tōkyō 1986; Murai Yasuhiko, Rikyū to sono ichizoku (Rikyū i jego ród), Heibonsha, Tōkyō 
1995; Murai Yasuhiko, Sen no Rikyū, Kōdansha, Tōkyō 2010; Sugimoto Katsuo, Sen no 
Rikyū to sono shūhen (Sen no Rikyū i jego otoczenie), Dankōsha, Kyōto 2000; Togami 
Hajime, Rikyū – hito, mono, kane (Rikyū – ludzie, rzeczy, pieniądze), Tōsui Shobō, Tōkyō 
1998; Yonehara Masayoshi, Sen no Rikyū, Dankōsha, Kyōto 1993. Z prac w języku polskim 



 Cel i zakres pracy 11

pozycja, którą osiągnął Rikyū w świecie herbaty oraz u boku Toyotomiego 
Hideyoshiego (1536–1598), była tak niepowtarzalna, że włączanie go 
w główny nurt analizy nie oddawałoby sedna pozycji pozostałych kupców 
jako grupy (także u boku suwerenów Japonii). Po trzecie wreszcie, główny 
nacisk w pracy został położony na przybliżenie źródeł dotyczących mniej 
znanych kupców japońskich z drugiej połowy XVI wieku.

Odrębną kwestią jest stosowany w pracy termin „pozycja społeczna/
status społeczny”, co Sztompka defi niuje jako „wyróżnione i nazwane 
w danej kulturze typowe miejsce w społeczeństwie, które zajmować może 
wiele różnych osób – np. zawód”7. Zastosowanie tego terminu w stosunku 
do kupców raczej nie budzi wątpliwości, ponieważ pod koniec XVI wieku, 
gdy rozpoczęła się w Japonii petryfi kacja poszczególnych grup społecznych, 
przypisano im określone pozycje. Można jednak zauważyć, że dla kup-
ców żyjących w tym kraju w drugiej połowie XVI wieku status społeczny 
miał wciąż jeszcze charakter pozycji osiąganej, a nie przypisanej. Ich sta-
tus chroniły przede wszystkim posiadany majątek i sieć wpływów. Mimo 
że w wielu przypadkach kupcy dziedziczyli majątki i pozycję rodziny, ze 
względu na realne możliwości awansu społecznego w połowie XVI wieku 
niektórzy kupcy weszli do elity tylko dzięki swoim działaniom, energii 
i talentowi (jak również koligacjom). Zamknięcie grup społecznych w czte-
rech klasach (wojownicy, chłopi, rzemieślnicy i kupcy), które drastycznie 
zmniejszyło szanse awansu, nastąpiło dopiero w pierwszych dekadach wieku 
XVII. Podział ten przyjął formę norm prawnych bazujących na ideolo-
gii konfucjańskiej: w ich ramach kupcom wyznaczono najniższy szczebel 
w hierarchii społecznej.

Z punktu widzenia metodologii badań źródłowych pewną trudność 
nasuwa znalezienie japońskiego odpowiednika terminu „pozycja społeczna/
status społeczny”, który pochodziłby z badanej epoki. Wydaje się, że naj-
bliższym, obecnym w źródłach terminem historycznym jest wyraz shinshō 
(mi no ue). Warto zwrócić uwagę na źródłosłów terminu, oznaczający 
dosłownie „to, co ponad ciałem (życiem)”, sugerujący wartość nadrzędną 
wobec samego faktu egzystencji. Współcześnie wyraz ten odnosi się do ciała 
człowieka, losu-fortuny (unmei) lub hierarchii i prestiżu (menmoku)8.

Wydaje się, że to ostatnie znaczenie jest najbliższe wyrazowi shinshō, 
występującemu w interesującym nas kontekście w omawianym okresie 
historycznym. W słowniku języka japońskiego opracowanym na początku 

zob. Urszula Mach, Urasenke – tradycja pewnego domu, w: Polska i Japonia. W 50. rocznicę 
wznowienia stosunków ofi cjalnych, red. Ewa Pałasz-Rutkowska, Wydawnictwa Uniwersytetu 
Warszawskiego, Warszawa 2009, s. 297–326.

7 P. Sztompka, Socjologia..., s. 110.
8 Mi no ue, w: Nihon kokugo daijiten...



12 Wstęp

XVII wieku przez Portugalczyków termin shinshō był zdefi niowany jako 
„pozycja, sytuacja danej osoby”. Wyrażenie to znajduje się także w innych 
wpisach poświęconych wyrazom iikuzushi/su/ita (zniszczyć, zranić słownie 
kogoś) oraz taore/ruru/reta (przewrócić, zniszczyć kogoś) występującym 
w tym samym słowniku9. W pierwszym przypadku podano przykład zdania: 
Hito no shinshō o iikuzusu (zniszczyć słowami czyjąś pozycję) z wytłuma-
czeniem „donieść suwerenowi na temat danego człowieka i w ten sposób 
zniszczyć jego pozycję”. Z kolei wyrazowi taore/ruru/reta towarzyszy przy-
kład: Shinshō ga taoruru (załamanie się czyjejś pozycji) z wytłumaczeniem 
„czyjaś fortuna się odwraca”. W obu przypadkach terminy powiązane zna-
czeniowo z wyrazem shinshō mają więc wymiar społeczny, który widać 
szczególnie wyraźnie w przypadku czasownika iikuzusu.

Termin shinshō wystąpił pięciokrotnie w przeanalizowanych źródłach – 
w czterech listach Imaia Sōkyū oraz w testamencie Shimaia Sōshitsu. Warto 
poświęcić kilka słów kontekstowi użycia tego wyrazu przez ówczesnych 
kupców. W liście do wojownika Noshiriego, który spóźniał się ze spłatą 
długu, Sōkyū pisał: „jeśli Ty nie wywiążesz się ze swoich zobowiązań [wobec 
Nobunagi], również ja nie wypełnię mej funkcji (shinshō)”10. 

W trzech kolejnych listach termin pojawia się jako (go)shinshō no gi, 
co można przetłumaczyć jako „sprawa dotycząca pozycji, sytuacji lub roli, 
w której znalazła się dana osoba (dostojna)”11. W tych trzech przypadkach 
zwykle chodzi o sytuację lub rolę danej osoby względem innych, zwłaszcza 
wyżej postawionych jednostek. Ostatnim przykładem jest użycie terminu 
przez Shimaia Sōshitsu w jego Testamencie, czyli zbiorze wskazówek dla 
potomnych. Kończąc tekst, Sōshitsu poucza młodego adresata, by ten nie 
pozwalał sobie na nieprzemyślane zakupy, ponieważ czyniąc to, „może 
w jeden dzień stracić (aihatashi) pozycję (shinshō) [w społeczności]” (ichi-
nichi no uchi ni shinshō aihatashi mōsu beku sōrō)12. Powyższe tłumacze-
nie wymaga kilku słów wyjaśnienia. John Mark Ramseyer wyraz shinshō 

9 Hōyaku Nippo jisho (Słownik japońsko-portugalski z 1603 roku w tłumaczeniu 
na japoński), tłum. Chōnan Minoru, Doi Tadao, Morita Takeshi, Iwanami Shoten, Tōkyō 
1993, s. 351, 618, 774.

10 „[...] gotōke besshite gohōkō mōshi sōrawadewa shinshō kanawazu sōrō” (Imai Sōkyū, 
Imai Sōkyū shosatsudome [Archiwum listów Imaia Sōkyū], w: Sakai shishi  – zokuhen 
[Historia miasta Sakai  – dodatek], t. 5, Sakai Shiyakusho, Sakai 1974 [dalej: Imai Sōkyū 
shosatsudome...], s. 901–902).

11 Ibidem, s. 913, 920, 925.
12 Shimai Sōshitsu, Shimai Sōshitsu ikun (Testament Shimaia Sōshitsu), w: Shimai monjo 

(Dokumenty rodu Shimai), Fukuoka kenshi. Kinsei shiryō hen, t. 6: Fukuoka han machikata 
(Historia prefektury Fukuoka. Źródła nowożytne. Mieszczaństwo lenna Fukuoka), cz. 1, 
Nishi Nihon Bunka Kyōkai, Fukuoka 1987 (dalej: Shimai Sōshitsu ikun...), s. 85.



 Charakterystyka źródeł 13

w przytoczonym fragmencie tłumaczy jako „rodowy majątek” (family 
fortune)13. Wydaje się to zrozumiałe, zwłaszcza w fi nansowym kontekście 
wypowiedzi Sōshistu. Z drugiej jednak strony wyraz shinshō w żadnym 
z pozostałych źródeł nie odnosi się wprost do kwestii fi nansowych. Co wię-
cej, wyraz aihatsu (zakończyć się, zniknąć, umrzeć) niesie z sobą wyraźne 
znaczenie upadku, końca życia – sam Sōshitsu używa go właśnie w takim 
znaczeniu kilka linijek wcześniej, porównując źle planującego człowieka 
do wojownika, któremu „zabierają włości, a [on] sam traci życie” (motaru 
kuni o mo torare, mi o mo aihatsu)14. W kontekście fi nansowym Sōshitsu 
używa innych wyrazów, takich jak ginsu (pieniądze), oraz wyrażeń opi-
sowych typu tsukai nokoshitaru [mono] (to, czego nie wydałem)15. Bez 
względu na to, które tłumaczenie przyjmiemy, z kontekstu jasno wynika, 
że majątek miał dla kupców kluczowe znaczenie  – można uznać, że sta-
nowił w istocie synonim pozycji społecznej. Kwestie te zostaną dokładnie 
omówione w zasadniczej części pracy.

Charakterystyka źródeł

Praca powstała na podstawie dużego zbioru piśmiennictwa z epoki o róż-
norodnym charakterze, materiał ten podzielono na dwie grupy  – źródła 
narracyjne i nienarracyjne.

Źródła narracyjne

Mianem źródeł narracyjnych określam paraliterackie teksty mające formę 
opisu narracyjnego (często lakonicznego), których podstawową funkcją 
było zachowanie informacji i późniejsze ich odtwarzanie przez mniejsze 
lub większe grono osób  – niekiedy należących do zamkniętego kręgu. 
Teksty te mają najczęściej formę dziennika lub pamiętnika. Nie stanowią 
więc literatury pięknej rozumianej jako forma wyrazu artystycznego, lecz 
są raczej formą pokazania „rzeczywistości [...] w celu zapisania, a przez 
to utrwalenia tego, co teraźniejsze (widzianych miejsc, spotkanych osób, 
wydarzeń, których się było świadkiem etc.), jak też pozostawienia śladu 
po sobie i świecie, którego się było uczestnikiem”16. Istotnym elementem 

13 J. Mark Ramseyer, Th rift  and Diligence. House Codes of Tokugawa Merchant Families, 
„Monumenta Nipponica” 1979, t. 34, nr 2, s. 226.

14 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 85.
15 Ibidem, s. 83, 85.
16 Paweł Rodak, Między zapisem a literaturą – dziennik polskiego pisarza w XX wieku, 

Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2011, s. 49.



14 Wstęp

analizy staje się więc nie tyle warstwa literacka danego tekstu, ile raczej 
kwestia doboru materiału wykorzystanego przez autora. Często właśnie 
poprzez wybór zachowywanych i przekazywanych czytelnikom informa-
cji autorzy (lub kompilatorzy) wyrażali swój stosunek do rzeczywistości 
i ujawniali zasady panujące w ich otoczeniu społecznym.

Do grupy źródeł narracyjnych zaliczam więc takie utwory paraliterac-
kie jak: dzienniki herbaciane (chakaiki) i pamiętniki (nenroku), genealo-
gie (keizu), testamenty (ikun) oraz różnego rodzaju zapiski i kroniki (ki). 
Warto poświęcić kilka słów każdemu z powyższych typów źródeł.

Dzienniki herbaciane (notatki herbaciane) stanowią jedną z głównych 
podstaw źródłowych niniejszej pracy. Są to teksty utrwalone w formie dia-
riusza, w których autorzy opisywali okoliczności ceremonii i spotkań herba-
cianych, w jakich brali udział. W szerszym sensie można je za Nagashimą 
Fukutarō nazwać zapiskami średniowiecznych ludzi kultury 17. Organizowali 
oni lub przychodzili na spotkania, których podstawowym celem była 
aktywność kulturalna, artystyczna, polityczna i handlowa. Wszystkie teksty 
zamieszczane w dziennikach powstawały na bieżąco wraz z odbywającymi 
się spotkaniami herbacianymi lub tuż po ich zakończeniu, co czyni z tych 
notatek świadectwo w zasadzie nieobciążone upływem czasu i wynikają-
cymi z niego zniekształceniami.

Wpisy w dziennikach herbacianych charakteryzują się lakonicznością, 
lecz zmienia się to w przypadku opisów spotkań z wyjątkowo znamienitymi 
postaciami. Autorzy zwykle zawierali we wpisach informacje na temat daty 
(często także pory dnia), miejsca oraz personaliów osób obecnych na spotka-
niu, jak również poświęcali mniej lub więcej miejsca opisowi użytych pod-
czas ceremonii przedmiotów (utensyliów), wystroju wnętrza lub przebiegu
spotkania. Szczególnie ciekawe są te wpisy, w których autorzy poświęcili 
więcej miejsca opisowi wydarzeń towarzyszących spotkaniom. Zdarzało się 
tak zwłaszcza w przypadku ceremonii organizowanych lub odwiedzanych 
przez wojowników wyższego szczebla, którzy aktywnie uczestniczyli w życiu 
kulturalnym. Dzienniki herbaciane stanowią więc cenne źródło informacji nie 
tylko na temat kręgów, w których funkcjonowali autorzy, czy też społecznego 
zasięgu pasji herbacianej, lecz także – dzięki obecności szerszych opisów – 
stosunku autorów do ważnych postaci życia politycznego i kulturalnego.

Ze względu na zróżnicowanie nazewnictwa oraz charakteru oryginal-
nych tekstów wyraz „dziennik” nie pojawia się we wszystkich tłumaczeniach 
ich tytułów na język polski. Najważniejszymi źródłami tego typu wyko-
rzystanymi w pracy są dzienniki herbaciane. Członkowie rodu Tennōjiya 

17 Nagashima Fukutarō, Chūsei bunkajin no kiroku  – chakaiki no sekai (Zapiski śre-
dniowiecznych ludzi kultury – świat dzienników herbacianych), Tankōsha, Kyōto 1972, s. 8.



 Charakterystyka źródeł 15

z Sakai byli autorami dzienników Tennōjiya kaiki (Notatki ze spotkań rodu 
Tennōjiya)18 w latach 1548–1587. Spod pędzla innego kupca z tego miasta – 
Imaia Sōkyū  – wyszły zapiski, których wybór zatytułowano Imai Sōkyū 
chanoyu nikki nukigaki (Wyimki z dziennika herbacianego Imaia Sōkyū). 
Obejmują one lata 1554–158919. W przypadku kupców z Hakaty dysponu-
jemy tekstem Kamiyi Sōtana pod tytułem Sōtan nikki (Dziennik Sōtana), 
w którym autor opisał wydarzenia z lat 1586–162620. Warto w tym miej-
scu dodać, że pomocniczą rolę odegrał niepoświęcony ceremonii herbaty 
dziennik Shaken nichiroku (Zapiski Shakena) autorstwa mnicha Kikō 
Daishuku (1421–1487) ze świątyni Kaieji w Sakai21. Zapiski przypadające 
na lata 1484–1486 dotyczą głównie spraw religijnych i osobistych, lecz autor 
porusza także kwestie handlu kupców z Sakai z Chinami.

Kolejnym wykorzystanym w pracy typem źródła jest pamiętnik, w tym 
przypadku w formie rocznika. Chodzi tu o Shimaishi nenroku (Pamiętnik 
rodu Shimai)22, którego główną postacią jest Sōshitsu. Być może był on 
także autorem większości tekstu (do swojej śmierci w roku 1615), lecz nie 
jest to pewne. Najprawdopodobniej Pamiętnik został skompilowany dopiero 
pod koniec trzeciej dekady XVII wieku (ostatni wpis dotyczy roku 1628). 
Struktura tekstu opiera się na chronologicznym podziale na kolejne lata 
i obejmuje okres 1565–1628. Pod poszczególnymi datami rocznymi znaj-
dują się wpisy poświęcone ważnym z punktu widzenia rodu wydarzeniom 
w danym roku. Liczba wpisów waha się od 2 do 14. W licznych przypadkach 
informacje znajdujące się w Pamiętniku powielają treść zawartą w listach, 
które otrzymał Sōshitsu, co sugeruje, że w odróżnieniu od pamiętników 
pisanych zwykle z perspektywy czasu tekst ten stanowi raczej kompilację 
zapisków pochodzących z okresu, w którym dokonywały się opisywane 
wydarzenia23. Styl narracji Pamiętnika jest znacznie mniej lakoniczny niż 
ten obecny w dziennikach herbacianych, dzięki czemu opisy zawierają więcej

18 Tennōjiya kaiki (Notatki ze spotkań rodu Tennōjiya), w: Sadō koten zenshū (Dzieła 
zebrane klasyki drogi herbaty), t. 7–8, Tankōsha, Kyōto 1959.

19 Imai Sōkyū, Imai Sōkyū chanoyu nikki nukigaki (Wyimki z dziennika herbacianego 
Imaia Sōkyū), w: Sadō koten zenshū (Dzieła zebrane klasyki drogi herbaty), t. 10, Tankōsha, 
Kyōto 1961 (dalej: Imai Sōkyū chanoyu nikki...), s. 3–44.

20 Kamiya Sōtan, Sōtan nikki (Dziennik Sōtana), w: Sadō koten zenshū (Dzieła zebrane 
klasyki drogi herbaty), t. 6, Tankōsha, Kyōto 1958 (dalej: Sōtan nikki...), s. 133–382.

21 Kikō Daishuku, Shaken nichiroku (Zapiski Shakena), Iwanami Shoten, Tōkyō 
1978 (dalej: Shaken nichiroku...).

22 Shimaishi nenroku (Pamiętnik rodu Shimai), w: Shimai monjo (Dokumenty rodu 
Shimai), Fukuoka kenshi. Kinsei shiryō hen, t. 6: Fukuoka han machikata (Historia prefek-
tury Fukuoka. Źródła nowożytne. Mieszczaństwo lenna Fukuoka), cz. 1, Nishi Nihon Bunka 
Kyōkai, Fukuoka 1987 (dalej: Shimaishi nenroku...), s. 86–102.

23 P. Rodak, Między zapisem..., s. 94–96.



16 Wstęp

treści także spoza tematów poruszanych w korespondencji oraz pismach 
związanych z ceremonią herbaty. W Pamiętniku znajdują się informacje 
na temat interesów Sōshitsu, jego podróży, jak również anegdoty – cenne 
z punktu widzenia analizy opartej na metodologii nowego historycyzmu24.

Inny typ źródła narracyjnego stanowi stosunkowo wiele zachowanych 
genealogii. Utwory te mają formę opisów narracyjnych, których tema-
tykę stanowią godne pamięci czyny przedstawicieli kolejnych pokoleń 
danego rodu. Do tej grupy należą teksty: Imaishi shichi sekihimei narabi 
ni keizu (Siedem grawerunków w kamieniu oraz genealogia rodu Imai)25, 
Shimaike keizu (Genealogia rodu Shimai)26 czy Takenoke keizu (Genealogia 
rodu Takeno)27. Szczególnym przypadkiem genealogii jest tekst Taniego 
Ninsaia (?–1745) Sukisha meishōshū (Poczet słynnych mistrzów ceremonii 
herbaty)28, w którym następujący po sobie mistrzowie ceremonii herbaty 
tworzą symboliczny ród niepołączony więzami krwi. Genealogie kupiec-
kie, tworzone pod wpływem podobnych tekstów, powstających wcześniej 
w środowisku wojowników, stanowią nie tyle źródło poznania rzeczywistej 
historii rodów, ile istotne świadectwo obrazu własnego kupców na przeło-
mie XVI i XVII wieku. Dobrze ukazują bowiem mechanizmy kreowania 
ich wizerunku, którego elementem jest szacunek do przeszłości. Warto 
dodać, że w większości przypadków nie sposób zweryfi kować informacji 
pochodzących z dzieł narracyjnych. Muszą być one zatem traktowane jako 
mit założycielski danego rodu, który miał za zadanie przede wszystkim 
podnosić prestiż rodziny w społeczności.

Kolejnym typem tekstu narracyjnego jest testament. W zbiorach źró-
deł dotyczących omawianej grupy kupców zachował się tylko jeden tego 
typu tekst. Ponieważ miał on bardzo duże znaczenie dla niniejszej pracy, 
warto poświęcić mu kilka słów. W dokumentach rodu Shimai fi guruje on 
jako Shimai Sōshitsu ikun (Testament Shimaia Sōshitsu)29. Tytuł można 

24 Harold A. Veeser, Introduction, w: Th e New Historicism, Routledge, New York–Lon-
don 1989, s. XI.

25 Imaishi shichi sekihimei narabi ni keizu (Siedem grawerunków w kamieniu oraz 
genealogia rodu Imai), w: Sakai shishi  – shiryō hen (Historia miasta Sakai  – źródła), red. 
Miura Hiroyuki, t. 1, Sakai Shiyakusho, Tōkyō 1930, s. 365–368.

26 Shimaike keizu (Genealogia rodu Shimai), w: Fukuoka kenshi. Kinsei shiryō hen, t. 6, 
Fukuoka han machikata (Historia prefektury Fukuoka. Źródła nowożytne. Mieszczaństwo 
lenna Fukuoka), cz. 1, Nishi Nihon Bunka Kyōkai, Fukuoka 1987, s. 102–117.

27 Takenoke keizu (Genealogia rodu Takeno), w: Sakai shishi  – shiryō hen (Historia 
miasta Sakai – źródła), red. Miura Hiroyuki, t. 1, Sakai Shiyakusho, Tōkyō 1930, s. 353–356.

28 Tani Ninsai, Sukisha meishōshū (Poczet słynnych mistrzów ceremonii herbaty), 
w:  Sakai shishi  – shiryō hen (Historia miasta Sakai  – źródła), red. Miura Hiroyuki, t. 1, 
Sakai Shiyakusho, Tōkyō 1930 (dalej: Sukisha meishōshū...), s. 324–352.

29 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 65–86.



 Charakterystyka źródeł 17

tłumaczyć również jako Pouczenia Shimaia Sōshitsu. Jest to stosunkowo 
rozbudowany tekst, w którym stojący u kresu życia autor zawarł porady 
i przestrogi adresowane do swojego spadkobiercy Tokuzaemona. Warto 
dodać, że Testament nie jest związany z innymi źródłami składającymi 
się na kolekcję dokumentów rodu Shimai, których autorzy często powie-
lali te same informacje. Na tekst pouczeń składa się 18 punktów i pod-
sumowanie. Sōshitsu porusza w Testamencie różne aspekty kupieckiego 
życia – od handlu i zarządzania gospodarstwem domowym przez sposoby 
oszczędzania pieniędzy po życie rodzinne, społeczne, kulturalne i religijne. 
Ze względu na tak szeroką tematykę Testament stanowi bezcenne źródło 
poznania kupieckiego systemu wartości (etosu) na przełomie XVI i XVII 
wieku (tekst pochodzi z roku 1610).

Wśród źródeł narracyjnych wykorzystanych w pracy znajduje się grupa 
tekstów określanych pojemnym japońskim terminem ki. W języku pol-
skim tego rodzaju teksty możemy nazwać zapiskami, notatkami czy kro-
nikami. Należy tu wskazać przede wszystkim na Yamanoue Sōjiki (Zapiski 
Yamanouego Sōjiego)30 oraz Shinchō kōki (Kronika pana Nobunagi)31. 
W pracy wykorzystano głównie ten pierwszy tekst, powstały w roku 1588. 
Zawiera on krótki wstęp dotyczący środowiska osób zajmujących się cere-
monią herbacianą autorstwa Muraty Shukō (1423–1502), po którym autor, 
Yamanoue Sōji, umieścił spis słynnych utensyliów herbacianych wraz z ich 
krótkim omówieniem, historią oraz nazwiskami właścicieli. Utwór ten jest 
więc formą katalogu przedmiotów służących ludziom herbaty. Shinchō 
kōki  – wykorzystywana w znacznie mniejszym stopniu  – ma formę naj-
bliższą kronice w rozumieniu europejskim. Autor  – Ōta Gyūichi (1527–
?) – prawdopodobnie przed rokiem 1598 spisał dzieje życia Ody Nobunagi 
(1534–1582). Szczególny nacisk położył na wydarzenia z lat 1568–1582, kiedy 
to pan z Owari przeżywał szczyt swojej kariery. Kronika okazała się cenna ze 
względu na informacje dotyczące kupców – przede wszystkim Imaia Sōkyū, 
który zbudował relacje z Nobunagą, jako sposób komunikacji wykorzystując 
ceremonię herbaty.

Źródła nienarracyjne

Jako źródła nienarracyjne traktuję teksty pozbawione warstwy narracyjnej, 
w których dominują funkcje komunikacyjna oraz informacyjna. Teksty 

30 Yamanoue Sōji, Yamanoue Sōjiki (Zapiski Yamanouego Sōjiego), red. Kumakura 
Isao, Iwanami Bunko, Tōkyō 2006 (dalej: Yamanoue Sōjiki...).

31 Ōta Gyūichi, Shinchō kōki (Kronika pana Nobunagi), red. Okuno Takahiro, Iwasawa 
Yoshihiko, Kadokawa Shoten, Tōkyō 1992 (dalej: Shinchō kōki...).



18 Wstęp

tego typu miały najczęściej określonego odbiorcę – nierzadko jedną osobę. 
Należą do nich przede wszystkim listy oraz dokumenty publiczne (odezwy, 
obwieszczenia itd.).

W XVI wieku korespondencja stanowiła w Japonii niezwykle rozbudo-
wany sposób komunikacji. Przy przesyłaniu listów posługiwano się zaufa-
nymi posłańcami (pośrednikami), których zadanie polegało na przekaza-
niu adresatowi szczegółów informacji, jakich ze względów bezpieczeństwa 
lub przez pośpiech nie zapisywano na papierze. Istotnym czynnikiem była 
również konwencja, zgodnie z którą bardziej ufano słowu mówionemu niż 
pisanemu32. Z tych względów dostępna dziś korespondencja jawi się jako 
lakoniczna. Zawiera bowiem często niepełen komunikat, w którym brakuje 
najistotniejszej części, zawierającej szczegóły33. Niemniej jednak zachowane 
listy kupieckie – co prawda nieliczne – potraktowałem w niniejszej pracy 
jako jedne z najważniejszych tekstów źródłowych.

Do dyspozycji współczesnego badacza znajduje się kilka zbio-
rów korespondencji wymienionych wyżej kupców z Hakaty i Sakai. 
Należą do niej zarówno zbiory pism otrzymanych, jak i wysłanych 
przez poszczególnych kupców. Niestety nie zachował się ani jeden zbiór, 
zawierający zarówno wysłane, jak i otrzymane listy danej osoby.

W przypadku kupców z Hakaty mamy do czynienia z archiwami listów 
otrzymanych. Są to zbiory stanowiące część dokumentów rodów Shimai – 
Shoka shojō nado (Listy zebrane)34, oraz Kamiya  – Kamiya monjo oyobi 
kiroku (Dokumenty i zapiski rodu Kamiya)35. Ten pierwszy zbiór zawiera 
ponad 60 pism otrzymanych przez Sōshitsu, poczynając od połowy lat 60. 
XVI wieku. Listy przychodziły przede wszystkim od lokalnego daimyō36 
Ōtomo Sōrina (Yoshishige; 1530–1587) i jego podwładnych. W późniejszych

32 Kuramochi Shigehiro, Koe to kao no chūseishi (Głos i wyraz twarzy w historii śre-
dniowiecznej), Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 2007, s. 50–53.

33 Jędrzej Greń, List jako źródło historyczne w kulturowym, społecznym i językowym 
kontekście XVI-wiecznej Japonii – problemy i perspektywy badawcze, w: Azja i Afryka: religie – 
kultury – języki, red. Maciej Klimiuk, Wydział Orientalistyczny, Uniwersytet Warszawski, 
Warszawa 2013, s. 201–213.

34 Shoka shojō nado (Listy zebrane), w: Shimai monjo (Dokumenty rodu Shimai), 
Fukuoka kenshi. Kinsei shiryō hen, t. 6: Fukuoka han machikata (Historia prefektury Fuku-
oka. Źródła nowożytne. Mieszczaństwo lenna Fukuoka), cz. 1, Nishi Nihon Bunka Kyōkai, 
Fukuoka 1987, s. 2–64.

35 Kamiya monjo oyobi kiroku (Dokumenty i zapiski rodu Kamiya), w: Fukuoka kenshi 
shiryō (Źródła do historii prefektury Fukuoka), t. 6, Fukuoka ken, Fukuoka 1932, s. 178–214.

36 Początkowo termin daimyō oznaczał wpływową osobę posiadającą własną ziemię 
(myōden). W okresie wojen domowych odnosił się do panów feudalnych, jednak pozostawał 
czysto zwyczajowy. Tytuł ten sformalizowano i ujęto w ramy prawne dopiero pod koniec XVI w. 
(daimyō, w: Japan: An Illustrated Encyclopedia, Kōdansha, Tokyo 1993 [edycja elektroniczna]). 



 Charakterystyka źródeł 19

latach Sōshitsu otrzymał kilkanaście pism od znamienitych wojowników, 
takich jak Ishida Mitsunari (1560–1600), Kobayakawa Takakage (1533–1597) 
czy Sō Yoshitoshi (1568–1615). Kilka bardziej kurtuazyjnych listów wystoso-
wał do niego także Hideyoshi. Zasadniczo te same nazwiska przewijają się 
wśród nadawców pism adresowanych do Sōtana. Jego archiwum zawiera 
jednak mniej listów  – około 30. Ze względu na braki w datacji trudno 
wyznaczyć cezury czasowe, na które przypada korespondencja Sōtana. 
Z pewnością jednak większość listów pochodzi z lat 90. XVI wieku.

W przypadku kupców z Sakai wykorzystano niezwykle cenny zbiór listów 
napisanych przez Sōkyū – Imai Sōkyū shosatsudome (Archiwum listów Imaia 
Sōkyū)37. Mimo że mamy tu do czynienia z kopiami listów, są one wyjątkowe, 
ponieważ w przeważającej części ułożone są one chronologicznie. Dzięki
temu można prześledzić poszczególne wątki mimo braku korespondencji 
zwrotnej. Najprawdopodobniej Archiwum listów tworzył nieznany bliżej 
podwładny kupca (skryba), a dostęp do tego zbioru miał nie tylko Sōkyū. 
Dodatkowo pewne grono jego bliskich współpracowników i podwład-
nych korzystało z Archiwum przy załatwianiu spraw opisanych w listach. 
Świadczy o tym choćby zawarta pod koniec zbioru notatka (oboe) adreso-
wana do współpracownika Sōkyū imieniem Tashiro Genpachirō, w której 
kupiec podsumował dziewięć głównych problemów, przewijających się 
w korespondencji38.

Ostatnim zbiorem, który odegrał jedynie rolę pomocniczą, jest trak-
tująca przede wszystkim o ceremonii herbaty korespondencja Sena no 
Rikyū – Rikyū no tegami (Listy Rikyū)39.

Warto dodać, że w XVI-wiecznej Japonii list wykorzystywano także jako
formę wydawania ofi cjalnych dokumentów, rozkazów, odezw, zaproszeń 
itp. W tych przypadkach postawiony wysoko w hierarchii wojownik wysyłał 
wasalowi lub wasalom rozkaz w formie listu. Następnie rozkaz ten mógł być 
ogłoszony lub przekazany jakimś niżej postawionym osobom. Kilka takich 
listów znajduje się w wymienionych powyżej zbiorach kupieckich. Oprócz 
nich wykorzystano także niektóre dokumenty w formie listów zawarte 
w wydaniach źródłowych poświęconych Nobunadze40 oraz Hideyoshiemu41.

37 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 897–930.
38 Ibidem, s. 928.
39 Sen no Rikyū, Rikyū no tegami (Listy Rikyū), red. Komatsu Shigemi, Shōgakukan, 

Tōkyō 1985 (dalej: Rikyū no tegami...).
40 Oda Nobunaga monjo no kenkyū (Badania nad dokumentami Ody Nobunagi), 

red. Okuno Takahiro, t. 1–3, Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1988.
41 Shiryō hen (Aneks źródłowy), w: Hideyoshi no chiryaku – Kitano ōchanoyu daikenshō 

(Pomysłowość Hideyoshiego  – wielkie spotkanie herbaciane w Kitano  – wielka rewizja 
ustaleń), praca zbiorowa, Tankōsha, Kyōto 2009.



20 Wstęp

Ograniczenia źródłowe

Przeważająca część tekstów powstała w klasycznym chińskim (kanbun), który 
do XIX wieku był używany w Japonii jako podstawowy język piśmiennic-
twa tworzonego przez warstwy oświecone. W przypadku korespondencji 
w omawianym okresie dominował styl zwany sōrōbun, który stanowił formę 
kanbunu silnie zmodyfi kowaną użyciem rodzimego słownictwa oraz struktur 
gramatycznych typowych dla języka japońskiego. Obie formy zapisu różnią 
się znacząco od języka współczesnego – brakuje w nich form fl eksyjnych, 
a szyk zdań odpowiada raczej klasycznemu chińskiemu niż japońszczyź-
nie. W związku z tymi trudnościami  – mimo wysiłków autora niniejszej 
pracy – nie zawsze udało się ustalić jednoznaczny odczyt tekstów czy też 
przełożyć je w sposób niebudzący wątpliwości. Wszelkie niejasności zostały 
odnotowane w cytatach zawartych w części głównej pracy.

Przedstawione powyżej źródła mają swoje istotne i różnorodne ogra-
niczenia również w zakresie treści. Także im warto poświęcić kilka słów 
wyjaśnienia. Po pierwsze, teksty o charakterze narracyjnym cechuje daleko 
idąca lakoniczność. Wynika ona w dużej mierze z konwencji panują-
cej w japońszczyźnie XVI wieku. Dodatkowo niektóre źródła narracyjne 
opierają się na informacjach zawartych przede wszystkim w koresponden-
cji, co wpływa na utrzymywanie typowego dla korespondencji zwięzłego 
stylu wypowiedzi pisanej. Dotyczy to przede wszystkim Pamiętnika rodu 
Shimai. Znaczna część zawartych w nim opisów dostarcza jedynie bardzo 
prostych informacji, np. o udaniu się autora do zamku, otrzymaniu listu 
od danej osoby lub wysłaniu komuś podarunku. Podobną lakonicznością 
charakteryzują się dzienniki herbaciane. Zawierają one informacje na temat 
okoliczności spotkania, lecz rzadko jego przebiegu. Dodatkowo w znacznej 
większości opisy spotkań skupiają się na estetycznej stronie ceremonii, pod-
czas gdy najbardziej interesująca z punktu widzenia niniejszej pracy war-
stwa informacji o charakterze komunikacyjnym czy społecznym (np. treść 
rozmów) jest zwykle przez autorów pomijana. Stąd też, poza niektórymi 
dłuższymi opisami, dzienniki herbaciane dostarczają przede wszystkim 
informacji o charakterze faktografi cznym (częstotliwość, czas i okoliczno-
ści spotkań) oraz ogólnospołecznym (personalia i pochodzenie społeczne 
osób zainteresowanych herbatą).

Drugą zasadniczą kwestią są braki w danych chronologicznych, występu-
jące przede wszystkim w korespondencji Shimaia Sōshitsu i Kamiyi Sōtana. 
Kierowane do obu kupców listy najczęściej nie zawierają daty rocznej, przez 
co większości z nich nie sposób umiejscowić w czasie. Z tego względu infor-
macje zawarte w listach otrzymanych przez obu kupców z Hakaty zostały 
wykorzystane przede wszystkim z uwagi na ich wartość w zakresie relacji



 Metodologia 21

społecznych, a zwłaszcza problematyki zjawisk łączących poszczególne 
grupy społeczne (przede wszystkim kupców i wojowników). Wyjątkowy 
pod względem informacji chronologicznych jest wspomniany wyżej zbiór 
pism wysyłanych przez kupca z Sakai – Imaia Sōkyū. Dzięki jasnemu ukła-
dowi listów jesteśmy w stanie nie tylko odtworzyć poszczególne sprawy, 
którymi zajmował się kupiec, lecz także zrekonstruować ogólny mechanizm 
i częstotliwość korespondencji. Z powyższych względów zbiory listów kup-
ców zostały wykorzystane w sposób całościowy i komparatywny.

Warto dodać, że niejasności w chronologii występują również w przy-
padku dzienników herbacianych, przez co bezpośrednie wykorzystywanie 
zaczerpniętych z nich informacji z tego zakresu obarczone jest pewnym ryzy-
kiem. W niektórych przypadkach zapiski różnych osób na temat tych samych
spotkań znacząco się od siebie różnią nie tylko pod względem datowa-
nia, lecz także w opisie przebiegu spotkań, użytych przedmiotów lub osób 
uczestniczących w ceremonii. Problem ten dotyczy nawet wielkich i wyjąt-
kowych uroczystości organizowanych przez najważniejsze osoby w państwie.

Metodologia

Jak zaznaczono wyżej, przy opracowaniu tematu posłużono się metodolo-
gią nowego historycyzmu. O takim wyborze zadecydowało kilka ważnych 
czynników.

Po pierwsze, w podejściu badawczym proponowanym przez Greenblatta 
(defi niowanym częściej jako praktyka niż system metodologiczny lub dok-
tryna)42 podkreśla się silny związek między tekstem a jego kontekstem 
historycznym, charakterystycznym dla danej epoki i kultury. Nowy histo-
rycyzm odchodzi więc od formalistycznego rozumienia tekstu i literatury 
jako bytów autonomicznych, a zwraca uwagę na twórczość piśmienniczą 
jako „funkcję systemu kulturowego” i wyznacza badaczowi zadanie „zna-
lezienia granicy między tekstem a kontekstem”43.

Niektórzy badacze uznają wręcz, że „teksty literackie są nieomal całko-
wicie zależne od kontekstu historycznego”44. Teksty te „krążą w społeczeń-
stwie kanałami negocjacji i wymiany, przyczyniając się tym samym do dys-
trybucji społecznej energii”45. Takie założenie wydaje się szczególnie cenne

42 S. Greenblatt, W stronę poetyki kultury..., s. 39–40.
43 Hayden White, New Historicism: A Comment, w: Th e New Historicism, Routledge, 

New York–London 1989, s. 293–294.
44 K. Kujawińska-Courtney, Wprowadzenie..., s. XII.
45 Jan R. Veenstra, Th e New Historicism of Stephen Greenblatt: On Poetics of Culture 

and the Interpretation of Shakespeare, „History and Th eory” 1995, Wiley, t. 34, nr 3, s. 174.



22 Wstęp

w przypadku niniejszej pracy, ponieważ zasadniczą część zastosowanej w niej 
metodologii stanowi skonfrontowanie tekstów paraliterackich z dokumen-
tami, a główny cel badań  – właśnie próba opisania związku między tek-
stem a kontekstem społeczno-historycznym, w którym te źródła powstały46. 
Mówiąc precyzyjniej, metodologia nowego historycyzmu może pomóc 
w analizie pozycji społecznej kupców dzięki temu, że ułatwia odnalezienie 
i opisanie granicy między wykreowanym w kupieckich źródłach narracyj-
nych obrazem własnym tej grupy społecznej (tekstem) a realnymi wpływami, 
celami i sukcesami kupców – zwłaszcza w relacjach z wojownikami (kon-
tekstem). W terminologii stosowanej przez Greenblatta celowi temu odpo-
wiada badanie związku między estetyką literatury a rzeczywistym życiem.

Warto jednak przy tym zaznaczyć, że według praktyki nowego history-
cyzmu granica między tekstem a kontekstem pozostaje płynna – podobnie 
jak w przypadku takich pojęć jak „historia” i „literatura”, które odnoszą się 
do pokrewnych dyskursów narracyjnych47. Teksty są produktami kultury 
(którą same także współtworzą), przez co wyraża się w nich nie tylko głos 
samego autora, lecz wyrażają się w nim także głosy jego otoczenia, metafo-
rycznie nazywanego rynkiem (market). Pod tym pojęciem można rozumieć 
wszystko, co ma wpływ na odbywające się w procesie powstawania tekstu 
negocjacje między autorem, tekstem, czytelnikami oraz kontekstem społeczno-
-historycznym. Poprzez ciągłe „rynkowe” wymiany i nierozerwalną, zwrotną 
relację między tekstem a kontekstem granica między nimi przestaje istnieć, 
a całość składa się na jedno „wielkie kontinuum”48. Stąd też „interpretowanie
[tekstów] jest w istocie interpretowaniem rynku, który na nie wpływa”49.

Po drugie, rozważania Greenblatta poruszają istotne dla niniejszych badań
problemy dotyczące analizy życia społecznego. Z punktu widzenia nowego 
historycyzmu głównymi walutami w społeczności ludzkiej są pieniądze i pre-
stiż50. Obie te kategorie są szczególnie istotne w badaniach nad kupcami 
japońskimi jako grupą społeczną ze względu na ich działalność handlową 
oraz ich próby dokonania awansu społecznego. Jak sygnalizowano wyżej, 
zagadnienie prestiżu jest szczególnie istotne w analizie ceremonii herbaty, 
czemu poświęcono jeden z rozdziałów. Aktywności związane z pasją herba-
cianą niosły bowiem ze sobą znaczenia symboliczne, istotne dla relacji w spo-
łeczności ludzi herbaty. Na przykład kolekcjonowanie słynnych utensyliów 
stanowiło formę kumulowania prestiżu społecznego, a przekazywanie ich 

46 Ibidem, s. 176.
47 K. Kujawińska-Courtney, Wprowadzenie..., s. XXXII, XXXIX.
48 J.R. Veenstra, Th e New Historicism..., s. 198.
49 Ibidem, s. 186.
50 H.A. Veeser, Introduction..., s. XIV.



 Metodologia 23

wyrażało jego przepływ (circulation). Z punktu widzenia nowego historycy-
zmu przypomina to wymiany związane z pieniędzmi lub wiedzą51. W tym 
kontekście można przywołać opinię Veesera, który pisał za Greenblattem, 
że „rolą krytyka jest [...] pokazanie, iż najbardziej bezinteresowne i pełne 
poświęcenia praktyki, w tym sztuka [tu: kolekcjonowanie utensyliów her-
bacianych], mają na celu profi t materialny lub symboliczny”52.

Drugim, poza prestiżem, zagadnieniem, ważnym z punktu widzenia 
założeń nowego historycyzmu, jest władza. Jest to kluczowy element opisu 
każdego systemu kulturowego. Kategoria ta używana jest zarówno do opisu  
hegemonii kultury jako „narzędzia kontroli” nad zachowaniem jednostek, jak 
i do opisu władzy czysto instytucjonalnej53. W obu tych znaczeniach władza 
wydaje się ważna z punktu widzenia założeń niniejszej pracy. W pierwszym 
znaczeniu ma związek z normami kulturowymi i społecznymi, które okre-
ślają miejsce jednostek lub grup w społeczeństwie. W drugim zaś odnosi się 
do relacji między kupcami a wojownikami widocznych w tekstach źródło-
wych. O władzy jako temacie rozważań nowego historycyzmu pisał John 
Brannigan. Stwierdził, że nowy historycyzm to „krytyczna praktyka, która 
traktuje teksty literackie jako przestrzeń, gdzie uwidaczniają się relacje wła-
dzy”54. Niektórzy krytycy określają wręcz praktykę nowego historycyzmu 
mianem opowieści o władzy55.

Po trzecie, nowy historycyzm wydaje się dobrym rozwiązaniem meto-
dologicznym zwłaszcza dla prac interdyscyplinarnych, ponieważ łączy 
literaturoznawstwo z innymi dyscyplinami nauk humanistycznych, takimi 
jak historia oraz etnologia, a także z naukami ekonomicznymi (ekonomia) 
czy społecznymi (politologia)56. Jest to szczególnie istotne dla niniejszej 
analizy, w której problemy z wszystkich powyższych zakresów stanowią 
ważną część rozważań. Co więcej, przedstawiciele nowego historycyzmu 
podkreślają w swoich badaniach wartość dzieł nieliterackich, które – według 
nich – należy traktować na równi z tekstami literackimi jako źródła wiedzy 
o przeszłości i kulturze. Hayden White zauważa przy tym podobieństwo 
strukturalne obu typów źródeł  – według niego są one „zorganizowane 
za pomocą takich samych mechanizmów retorycznych i fi guratywnych”57.

51 Ibidem, s. XIV.
52 Ibidem.
53 S. Greenblatt, Poetyka kulturowa. Pisma wybrane..., s. 146.
54 Cyt. za: K. Kujawińska-Courtney, Wprowadzenie..., s. X.
55 Ibidem, s. XLV.
56 H.A. Veeser, Introduction..., s. IX.
57 K. Kujawińska-Courtney, Wprowadzenie..., s. XIII–XXXII. Por. Hayden White, Proza 

historyczna, red. Ewa Domańska, tłum. Rafał Borysławski i in., Wydawnictwo Universitas, 
Kraków 2009, s. 33–35.



24 Wstęp

Innymi słowy, „nie powinno się traktować dzieła literackiego jako trans-
cendentnego wyrażenia «ludzkiego ducha», lecz jako tekst istniejący wśród 
innych tekstów, w tym tekstów nieliterackich”58. Wszystkie teksty pozostają 
więc w nierozerwalnym związku na zasadach determinowanych przez 
daną kulturę, która  – co warto podkreślić  – jest niejednolita i podlega 
ciągłym zmianom.

Po czwarte, warto dodać, że nowy historycyzm przywiązuje dużą wagę 
do konkretnych kontekstów historycznych, unikając przy tym nadmiernych 
generalizacji i budowania koncepcji o charakterze uniwersalnym. Za istotne 
kwestie uznaje się również życiorys autora, jego pozycję społeczną czy prze-
konania. Jest to wartościowe spojrzenie w przypadku niniejszych badań, 
które dotyczą określonego wycinka historii kraju, odmiennego pod wzglę-
dem kulturowym od cywilizacji europejskiej oraz określonej grupy społecz-
nej, mającej własny etos. Badaniu związku między tekstem a kontekstem 
(określanemu na początku jako cel badań) muszą więc towarzyszyć zarówno 
ciągła refl eksja o charakterze kulturoznawczym (dotycząca użycia języka 
czy japońskich norm społecznych), jak i socjologicznym (np.  na temat 
etosu kupieckiego).

Oprócz metodologii nowego historycyzmu, która posłużyła do analizy 
literaturoznawczej, w pracy wykorzystano metodologię historyczno-kultu-
rową typową dla badań historycznych. Szczególną rolę odegrały przy tym 
prace z zakresu krytyki dokumentów źródłowych japońskiego średniowie-
cza59, jak również psychologii historii60.

Stan badań i literatura przedmiotu

W pracy wykorzystano wyniki licznych badań z zakresu historii, antropologii 
kulturowej i kulturoznawstwa Japonii. Działalność elity kupieckiej późno-
średniowiecznej Japonii i jej twórczość piśmiennicza doczekały się pewnej 
liczby opracowań w Japonii, w krajach zachodnich, a także – choć w znacz-
nie mniejszym stopniu  – w Polsce. Na wstępie należy jednak zaznaczyć,

58 K. Kujawińska-Courtney, Wprowadzenie..., s. XIII–XIV, XXVI.
59 Shiryō o yomitoku  – chūsei monjo no nagare (Zrozumieć źródła  – dokumenty śre-

dniowieczne), red. Kurushima Noriko, Gomi Fumihiko, Yamakawa Shuppansha, Tōkyō 
2008; Kyō no komonjogaku – chūsei (Dzisiejsza dyplomatyka – średniowiecze), red. Mine-
gishi Sumio, t. 3, Yūzankaku Shuppan, Tōkyō 2000; Satō Shin’ichi, Komonjogaku nyūmon 
(Wprowadzenie do dyplomatyki), Hōsei Daigaku Shuppan, Tōkyō 1997.

60 Psyche i Klio. Historia w oczach psychohistoryków, red. i tłum. Tomasz Pawelec, 
Wydawnictwo UMCS, Lublin 2002; T. Pawelec, Dzieje i nieświadomość. Założenia teoretyczne 
i praktyka badawcza psychohistorii, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2004.



 Stan badań i literatura przedmiotu 25

że nie jest ona w Japonii podstawą prac o charakterze literaturoznawczym. 
Wymienione wyżej źródła narracyjne i nienarracyjne stanowią podstawę 
wielu analiz o charakterze historiografi cznym i kulturoznawczym. W lite-
raturoznawstwie spojrzenie reprezentowane przez nowy historycyzm jest 
raczej sposobem opisu z perspektywy teoretycznej, a nie praktyką61.

W przypadku badań prowadzonych w Japonii szczególnie silny nurt 
tworzą prace historyczne dotyczące dziejów obu miast portowych oraz 
roli elity kupieckiej w procesie ich rozwoju. W przypadku Hakaty chodzi 
tu głównie o przekrojowe badania prowadzone przez Takeno Yōko, która 
zajmowała się przede wszystkim handlową i polityczną działalnością kup-
ców62. Spod pióra badaczki wyszła również cenna biografi a Kamiyi Sōtana, 
w której zarysowała ona obraz nie tylko kupca, lecz także człowieka kul-
tury i miłośnika ceremonii herbaty63. Drugą biografi ą kupiecką jest praca 
Tanaki Takeo na temat Shimaia Sōshitsu64. Warto dodać, że poza Senem 
no Rikyū tylko ci dwaj kupcy z przytoczonego wyżej grona bohaterów 
niniejszej pracy doczekali się podobnych monografi i. Brak natomiast tego 
rodzaju opracowań na temat Imaia Sōkyū  – postaci niezwykle istotnej 
z punktu widzenia niniejszej pracy  – czy też członków rodu Tennōjiya. 
W badaniach poświęconych Hakacie ważne miejsce zajmują relacje kup-
ców z Hideyoshim, choć często ograniczają się one do analiz o charakterze 
faktografi cznym związanych z handlem65 lub ceremonią herbaty66.

Znacznie bardziej rozwiniętych badań doczekała się historia miasta 
Sakai. Można wymienić tu przede wszystkim wielotomowe wydanie źró-
deł i opracowań pod tytułem Sakai shishi (Historia miasta Sakai), którego 
początki sięgają czasów przedwojennych67. Z opracowań specjalistów warto 

61 Yagawa Osamu, Sasaki Kazuki, Kawata Jun, Shin rekishishugi kara no tōsō (Ucieczka 
od nowego historycyzmu), Shōhakusha, Tōkyō 2001.

62 Takeno Yōko, Hakata – chōnin ga sodateta kokusai toshi (Hakata – międzynarodowe 
miasto stworzone przez mieszczan), Iwanami Shoten, Tōkyō 2002; eadem, Hakata chōnin – 
eiga to keiei shuwan (Mieszczanie Hakaty – luksus i zdolności zarządzania), Chūō Keizaisha, 
Tōkyō 1992; eadem, Hakata no gōshō (Wielcy kupcy z Hakaty), Ishobō, Fukuoka 1980; 
eadem, Hakata shōnin to sono jidai (Kupcy z Hakaty i ich czasy), Ishobō, Fukuoka 1990.

63 Eadem., Kamiya Sōtan...
64 Tanaka T., Shimai Sōshitsu...
65 Ōba Kōji, Chūsei Nihon saidai no bōeki toshi – Hakata iseki gun (Największe miasto 

handlowe średniowiecznej Japonii – wykopaliska w Hakacie), Shinseisha, Tōkyō 2009.
66 Kudō Seiya, Hideyoshi to Hakata no gōshō (Hideyoshi i bogaci kupcy z Hakaty), 

Kaichōsha, Fukuoka 1997; Matsuoka Hirokazu, Chanoyu to Chikuzen (Ceremonia herbaty 
a prowincja Chikuzen), Kaichōsha, Fukuoka 2010.

67 Sakai shishi – shiryō hen (Historia miasta Sakai – źródła), red. Miura Hiroyuki, t. 1–8, 
Sakai Shiyakusho, Tōkyō 1929–1931; Sakai shishi – zokuhen (Historia miasta Sakai – doda-
tek), red. Kobata Atsushi, t. 1–6, Sakai Shiyakusho, Kyōto 1971–1976.



26 Wstęp

przytoczyć również prace Asao Naohiro68, Tsunoyamy Sakaego69 i Horiego 
Shina, który zajął się również relacjami między wpływowymi kupcami 
a władzą wojskową70.

Dostępne są poza tym nieliczne opracowania o charakterze porównaw-
czym, obejmujące dzieje zarówno Hakaty, jak i Sakai. Tego rodzaju badania 
prowadził przede wszystkim Izumi Chōichi, który – mimo że zajmował się 
przede wszystkim Sakai71 – napisał istotną z punktu widzenia niniejszych 
badań pracę na temat kupców z obu portów oraz ich związków z władzami 
wojskowymi72. W swojej pracy autor zajął się głównie opisem relacji Ody 
Nobunagi oraz Toyotomiego Hideyoshiego z poszczególnymi kupcami 
z obu miast, nie rozważając jednak przy tym problemów odnoszących się 
do elity kupieckiej jako określonej grupy społecznej.

Warto dodać, że poza wspomnianymi wyżej specjalistami tematyka 
Hakaty i Sakai (zwłaszcza Sakai) interesowała także znanych historyków 
zajmujących się zwykle bardziej przekrojowymi badaniami okresu śre-
dniowiecza w Japonii, takich jak Toyoda Takeshi73 czy Amino Yoshihiko74.

Podsumowując, japońscy badacze w opracowaniach o charakterze histo-
riografi cznym główny nacisk kładą na działalność handlową, polityczną 
i kulturalną kupców. W tym kontekście analizują ich obecność wśród elit 
politycznych kraju (jako członków nieformalnego „salonu politycznego”) 
oraz ważną rolę w skali lokalnej (jako przedstawicieli najwyższych warstw 
miast handlowych). Liczni autorzy zwracają uwagę na duże znaczenie 
samorządności Sakai i Hakaty, potęgę gospodarczą obu miast oraz sukcesy, 
jakie kupcy odnosili w relacjach z wojownikami.

Mimo że literatura przedmiotu dotycząca historii obu miast oraz dzia-
łalności tamtejszych kupców jest względnie bogata i wykorzystane są w niej 
jako źródła teksty paraliterackie (zwłaszcza dzienniki herbaciane), brakuje 

68 Asao Naohiro, Ōsaka to Sakai (Osaka i Sakai), Iwanami Shoten, Tōkyō 1984; Sakai 
no rekishi (Historia Sakai), red. idem, Kadokawa Shoten, Tōkyō 1999.

69 Tsunoyama Sakae, Sakai  – umi no toshi bunmei (Sakai  – cywilizacja morskiego 
miasta), PHP Shinsho, Tōkyō 2000.

70 Hori Shin, Oda seiken to Sakai – Imai Sōkyū o chūshin toshite (Władza Ody a Sakai 
przez pryzmat Imaia Sōkyū), w: „Hikaku Toshishi Kenkyū” (Badania nad porównawczą 
historią miast) 1987, t. 6, nr 2.

71 Izumi C., Sakai – chūsei jiyū toshi (Sakai – wolne miasto średniowiecza), Kyōikusha, 
Tōkyō 1981.

72 Izumi C., Sakai to Hakata...
73 Chodzi tu o poświęcony wyłącznie Sakai istotny fragment pracy: Toyoda Takeshi, 

Hōken toshi (Miasta feudalne), Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1983. Por. np. idem, Chūsei 
no shōnin to kōtsū (Kupcy i transport w średniowieczu), Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1983.

74 Higashi Ajia no kokusai toshi Hakata (Wschodnioazjatyckie międzynarodowe miasto 
Hakata), red. Amino Yoshihiko, Ishii Susumu, Fukuda Toyohiko, Heibonsha, Tōkyō 1988.



 Stan badań i literatura przedmiotu 27

pogłębionych analiz, które całościowo zajmowałyby się elitą kupiecką jako 
określoną grupą społeczną. Zamiast tego dominują ujęcia jednostkowe, 
skupione na relacjach poszczególnych kupców i wpływowych wojowników 
(Nobunagi w przypadku Sakai i Hideyoshiego w przypadku Hakaty) lub na 
określonych rodzajach aktywności kupieckiej (handel, ceremonia herbaty, 
polityka). Całkowicie brakuje także analiz, które składają się na zasadniczą 
część niniejszej pracy, czyli obejmujących pogłębione badania źródeł para-
literackich pod kątem obrazu, jaki tworzyli w nich kupcy na własny temat, 
oraz porównujących ten obraz z rzeczywistością historyczną, ukazującą się 
w źródłach nienarracyjnych. 

W piśmiennictwie japońskim dominuje również opinia o ogromnych 
wpływach, które w omawianym okresie uzyskała elita kupiecka. Ma to duże 
znaczenie, ponieważ obraz potęgi japońskich kupców w zakresie handlu, 
polityki i kultury w XVI wieku stał się istotnym elementem ogólnego obrazu 
tego okresu w dziejach Japonii. Występuje on zarówno w pracach popula-
ryzujących historię, jak i w kulturze popularnej75. Stąd też pogłębiona ana-
liza tego zagadnienia, zgodnie z tezą przyjętą w niniejszej pracy, stanowi 
próbę weryfi kacji tego poglądu. Wydaje się bowiem, że mimo iż istotnie 
wpływy kupców były nieporównywalnie silniejsze niż we wcześniejszych 
okresach (co także zostanie omówione w pracy), to ich rzeczywiste zna-
czenie ograniczało się do rozbudowanej sfery symbolicznej.

Opracowania w językach europejskich, w tym polskim, nie są tak liczne 
jak prace w języku japońskim. Szczególne znaczenie dla pracy miały mię-
dzy innymi artykuły Andrew Watsky’ego na temat Imaia Sōkyū76 czy Johna 
Marka Ramseyera o testamentach i innych rodowych regulacjach kupiec-
kich77. Z polskich prac wykorzystano przede wszystkim monografi ę Iwony 
Kordzińskiej-Nawrockiej pod tytułem Ulotny świat ukiyo – obraz kultury 
mieszczańskiej w twórczości Ihary Saikaku, w której autorka zawarła wiele 
informacji na temat życia mieszczan w nowożytnej Japonii i jego obrazu 
w twórczości jednego z najważniejszych pisarzy japońskich tego okresu78. 
Korzystano także z szerszych opracowań syntetycznych na temat historii 
Japonii, w których pojawia się tematyka rozwoju kupiectwa i handlu79.

75 Tenka o miryō shita sukisha (Artyści, którzy oczarowali Japonię), PHP Kenkyūsho, 
Tokyō 2009.

76 Andrew M. Watsky, Commerce, Politics, and Tea. Th e Career of Imai Sōkyū, „Monu-
menta Nipponica” 1995, t. 50, nr 1, s. 47–65.

77 J.M. Ramseyer, Th rift  and Diligence..., s. 209–230.
78 Iwona Kordzińska-Nawrocka, Ulotny świat ukiyo  – obraz kultury mieszczańskiej 

w twórczości Ihary Saikaku, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2010.
79 Między innymi z: Jolanta Tubielewicz, Historia Japonii, Zakład Narodowy im. Osso-

lińskich, Wrocław 1984.



28 Wstęp

Na koniec warto dodać kilka słów na temat opracowań dotyczących 
ceremonii herbaty, która stanowi istotny element niniejszej pracy. Tematyka 
chanoyu doczekała się niezliczonych publikacji na całym świecie. Obejmują 
one głównie jej aspekty historyczne, estetyczne oraz fi lozofi czne. Ze 
względu na to, że w niniejszych rozważaniach drogę herbaty potraktowano 
przede wszystkim jako sposób (symboliczny język) komunikacji społecz-
nej, wykorzystano opracowania, których autorzy omawiają chanoyu jako 
zjawisko fi lozofi czne80 oraz społeczno-polityczne81. Uwzględniono także 
dorobek historiografi czny z zakresu dziejów ceremonii herbaty82. Prace 
dotyczące estetyki ceremonii herbaty zostały zasadniczo pominięte – wyją-
tek od tej zasady stanowią opracowania na temat słynnych utensyliów83. Ze 
względu na rozwinięte badania na temat chanoyu zarówno na Zachodzie84, 
jak i w Polsce85, dużą rolę dla tej publikacji odegrały prace autorów nie-
japońskich.

80 Hisamatsu Shin’ichi, Sadō no tetsugaku (Filozofi a drogi herbaty), Kōdansha, 
Tokyō 2003; Sen Sōshitsu, O duchu herbaty, tłum. Anna Zalewska, Wydawnictwo Jeżeli 
P to Q, Poznań 2007.

81 Takemoto Chizu, Shokuhōki no chakai to seiji (Spotkania herbaciane a polityka 
w okresie władzy Nobunagi i Hideyoshiego), Shibunkaku Shuppan, Kyōto 2006; Eguchi 
Kōzō, Chajin Oda Nobunaga (Oda Nobunaga  – człowiek herbaty), PHP Shinsho, Tōkyō 
2010; Yabe Yoshiaki, Chajin Toyotomi Hideyoshi (Toyotomi Hideyoshi – człowiek herbaty), 
Kadokawa Shoten, Tōkyō 2002; Yonehara Masayoshi, Sengoku bushō to chanoyu (Wojownicy 
okresu wojen domowych a ceremonia herbaty), Tankōsha, Kyōto 1986 i in.

82 Kōzu Asao, Chanoyu no rekishi (Historia ceremonii herbaty), Kadokawa Gakugei 
Shuppan, Tōkyō 2009; Kuwata Tadachika, Sadō no rekishi (Historia drogi herbaty), Kōdansha, 
Tōkyō 1990 i in.

83 Tsutsui Hiroichi, Chajin to meiki (Ludzie herbaty i słynne utensylia), Shufu no 
Yūsha, Tōkyō 1989; Yano Tamaki, Meibutsu chaire no monogatari (Opowieść o słynnych 
naczyniach na herbatę), Tankōsha, Kyōto 2008.

84 Jennifer L. Anderson, Japanese Tea Ritual: Religion in Practice, „Man” 1987, New 
Series, t. 22, nr 3, s. 475–498; Beatrice M. Bodart, Tea and Councel. Th e Political Role of Sen 
Rikyu, „Monumenta Nipponica” 1977, t. 32, nr 1, s. 49–74; Dorinne Kondo, Th e Way of Tea: 
A Symbolic Analysis, „Man” 1985, New Series, t. 20, nr 2, s. 287–306; Th eodore M. Ludvig, Th e 
Way of Tea: A Religio-Aesthetic Mode of Life, „History of Religions” 1974, t. 14, nr 1, s. 28–50.

85 U. Mach, Urasenke..., s. 297–326; A. Zalewska, „Genji monogatari” a sadō, czyli droga 
herbaty, w: Dziesięć wieków „Genji monogatari” w kulturze Japonii, red. I. Kordzińska-
-Nawrocka, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2009, s.  255–270; 
A. Zalewska, Jak być chajinem. Pouczenia zawarte w „Jōō montei e no hatto, czyli „Wska-
zaniach Jōō dla uczniów”, w: Polska i Japonia. W 50. rocznicę wznowienia stosunków ofi -
cjalnych, red. E. Pałasz-Rutkowska, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 
2009, s. 277–296.



 Uwagi redakcyjne 29

Uwagi redakcyjne

Wszystkie cytaty źródłowe w tekście głównym i przypisach, jeśli nie zazna-
czono inaczej, zostały przytoczone w tłumaczeniu na język polski w prze-
kładzie autora niniejszej pracy. Występujące w nich odautorskie dodatki 
edytorskie umieszczono w nawiasach kwadratowych. W nawiasach okrą-
głych przytacza się oryginalne wyrazy japońskie w celu wyjaśnienia trud-
niejszych do przełożenia terminów. Brakujące znaki lub urwany tekst ozna-
czono symbolem […].

Przy tłumaczeniu korespondencji na język polski przyjęto, że osoba 
adresata zostanie podana w 2. osobie liczby pojedynczej. Formę tę trudno 
uznać za idealną. Wybrano ją jednak ze względu na mniejsze nacechowanie 
w języku polskim niż forma „pan/pani”, a więc lepiej oddającą neutralną 
podstawę w analizie hierarchicznych zależności społecznych. Formę „pan/
pani” – jako grzecznościową – zachowano w opisach w 3. osobie, zwłaszcza 
w odniesieniu do suwerenów Japonii.

Do zapisu wyrazów japońskich zastosowano transkrypcję Hepburna. 
Wyrazy chińskie zapisano w systemie pinyin, a koreańskie  – w syste-
mie latynizacji poprawionej. Japońskie imiona i nazwiska przytaczane są 
zgodnie ze zwyczajem japońskim, w którym nazwisko zapisuje się przed 
imieniem. Zostały one odmienione zgodnie z zasadami polskiej deklina-
cji. Wyjątek stanowią te zakończone na „o”, których nie odmieniono ze 
względu na utrwalony zwyczaj86. Niektóre przyswojone w języku polskim 
terminy, w tym nazwy geografi czne, podano w formie spolszczonej.

W przypadku niektórych osób lata życia nie są znane. Informacje doty-
czące roku urodzenia i śmierci podano jedynie w przypadku znajomości 
przynajmniej jednej z tych dat.

86 Por. opinię prof. Jana Grzeni, http://sjp.pwn.pl/poradnia/haslo/Tarantino;6603.html 
(dostęp 25.11.2014 r.).



R O Z D Z I A Ł  1

Hakata i Sakai – geografi a i historia

1.1. Charakterystyka geografi czna       i najdawniejsze dzieje 
obu miast

Geografi a Wysp Japońskich oraz Azji Wschodniej stanowi jeden z kluczy 
do zrozumienia znaczenia Hakaty i Sakai jako głównych portów i miast 
handlowych1 przednowożytnej2 Japonii. Najważniejszy szlak handlowy, 
prowadzący z kontynentu do Japonii, wiódł z Chin, poprzez Półwysep 
Koreański i Cuszimę, na północne wybrzeża wyspy Kiusiu3. Statki płynęły 
dalej przez cieśninę Kanmon i Wewnętrzne Morze Japońskie w kierunku 
regionu Kinai4, w którym ukształtowało się gospodarcze i polityczne cen-
trum starożytnej i średniowiecznej Japonii5. Aż do końca XIX wieku, gdy 

1 Należy wyjaśnić, że poza Sakai i Hakatą w Japonii znajdowało się kilka ważnych miast 
handlowych. Szczególną pozycję zajmowało Kioto, gdzie obecność dworu i wpływowych 
świątyń od początku tworzyła dobre warunki do rozwoju handlu. Stolica była jednak przede 
wszystkim ostatnim punktem dla transportowanych tam towarów – w odróżnieniu od Sakai 
i Hakaty, które stanowiły najistotniejsze punkty przeładunkowe. Za rządów Hideyoshiego 
pałeczkę pierwszeństwa w zakresie przeładunku w centrum kraju przejęła zaś Osaka, w któ-
rej rozwój kanclerz aktywnie inwestował. W regionie Kinai znajdowały się także mniejsze 
ośrodki handlowe, takie jak np. Hiranogō.

2 Za początek okresu nowożytnego w japońskiej historiografi i przyjmuje się zwykle 
rok 1603, w którym Tokugawa Ieyasu (1542–1616) przyjął tytuł sioguna; rozpoczął się wtedy 
okres Edo (trwał do 1868 roku).

3 Więcej na temat dawnych szlaków morskich wokół Japonii w: Amino Yoshihiko, Umi 
to rettō no chūsei (Średniowiecze przez pryzmat morza i archipelagu), Kōdansha, Tōkyō 
2003, s. 16–48.

4 Region położony w środkowej części wyspy Honsiu. Historycznie obejmował on pięć 
prowincji: Yamato, Yamashiro, Kawachi, Settsu i Izumi. Dalej w pracy stosuję wymiennie 
terminy „region centralny” i „region stołeczny”.

5 W japońskiej historiografi i za granice chronologiczne starożytności najczęściej uznaje 
się początek okresu Nara (710–784) i koniec okresu Heian (794–1192). Niekiedy pierwszą 
cezurę przesuwa się na początek okresu Yamato (około połowy III w.).



32 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

wzdłuż Wewnętrznego Morza Japońskiego wybudowano linię kolejową, 
akwen ten stanowił główną arterię komunikacyjną zachodniej Japonii6. 
Hakata i Sakai znajdują się w skrajnych punktach tego korytarza.

1.1.1. Hakata

Obecnie Hakata jest centralną częścią miasta Fukuoka, które leży nad 
niewielką zatoką na północno-zachodnim wybrzeżu wyspy Kiusiu. 
Najprawdopodobniej nazwa „Hakata” powstała z połączenia wyrazów ha
(羽 – skrzydła) oraz kata (型 – kształt). Badacze sugerują, że odnosi 
się do kształtu zatoki, nad którą powstało miasto, widzianej z pokładu 
statku7. Od  Kitakiusiu, położonego na północny wschód od Hakaty nad 
cieśniną Kanmon, dzieli ją w linii prostej około 55 km. Hakata powstała 
w zatoce osłoniętej przez mierzeję Uminonakamichi oraz wyspy Shika 
(Shikanoshima) i Noko (Nokonoshima). Dzięki temu miejsce to stanowiło 
jeden z najbezpieczniejszych naturalnych portów po zachodniej stronie 
cieśniny Kanmon.

Dogodnie ukształtowana linia wybrzeża nie była jedynym elemen-
tem, który zaważył na rozwoju osadnictwa w tym regionie. Przyczyniła 
się do tego również rzeźba terenu w głębi wyspy Kiusiu. Spośród kilku 
najdawniej poświadczonych portów na tym wybrzeżu (Karatsu, Hakata, 
Kitakiusiu) to właśnie na zapleczu Hakaty znajduje się największa rów-
nina w tej części wyspy (równina Fukuoki), stanowiąca zachodnią część 
dawnej prowincji Chikuzen8, w której granicach leżała Hakata. Co więcej, 
w okolicach miejscowości Chikushino równina Fukuoki łączy się z naj-
większą równiną na Kiusiu, której znaczną część zajmuje obecnie miasto 
Saga (dawna prowincja Chikugo).

Poza tym, że ma dogodne położenie na wyspie Kiusiu, zatokę Hakaty 
można uznać za okno Archipelagu na kontynent azjatycki. Region ten leży 
bowiem najbliżej morskiego szlaku przepraw do Azji Wschodniej przez 
Cieśninę Cuszimską, Cuszimę i Półwysep Koreański. Wydaje się, że ten 
region Japonii miał najwcześniejsze kontakty z kontynentem. Tędy właśnie 
na Wyspy Japońskie sprowadzono ryż (na równinę Fukuoki), a na terenie 
samej Hakaty odkryto ślady jednej z pierwszych w Japonii mokrych upraw 
tego zboża (wykopalisko Itazuke), pochodzące z późnego okresu Jōmon9.

6 Takemitsu Makoto, Nihon chizu kara rekishi o yomu hōhō (Sposób czytania historii 
z map Japonii), t. 2, Kawade Shobō Shinsha, Tōkyō 2001, s. 194–195.

7 Takeno Y., Hakata no gōshō..., s. 4.
8 Zob. mapę dawnych prowincji na s. 294. 
9 Najczęściej przyjmuje się, że okres Jōmon to lata 10000–300 p.n.e. (Ōba K., Chūsei 

Nihon..., s. 10).



 1.1. Charakterystyka geografi czna i najdawniejsze dzieje obu miast 33

Wtedy miała także miejsce pierwsza fala przepływu kultury  kontynentalnej, 
druga nadeszła w okresie Yayoi10. Wykopaliska potwierdzają, że około 
II wieku p.n.e. okolice Hakaty zasiedlali przybysze z kontynentu. Uznaje 
się powszechnie, że właśnie przez region, w którym później powstała 
Hakata, do Japonii przedostawały się najwcześniejsze wpływy kultury 
chińskiej  – zarówno duchowej, jak i materialnej11. Towary przywożone 
statkami z kontynentu były tam przeładowywane na barki, które płynęły 
dalej na wschód przez Wewnętrzne Morze Japońskie. Do dóbr kontynen-
talnej kultury materialnej, które w najwcześniejszym okresie przedostały 
się na Archipelag w rejonie Hakaty, należały wyroby z brązu – koreańskie 
lustra oraz miecze12.

W okresie Yayoi na równinie otaczającej miasto od południa zaczął się 
wykształcać organizm protopaństwowy zwany państwem Na (Nanokuni, 
Nakoku)13. Pojawił się on w chińskiej kronice Hou Han shu (Historia póź-
nej dynastii Han)14. W tekście tym wspomina się, że w roku 57 n.e. chiń-
ski cesarz Guangwu (6 p.n.e. – 57 n.e.) przekazał władcy państwa Na złotą 
pieczęć królewską15. Najprawdopodobniej tę właśnie pieczęć wykopano 
przypadkowo w roku 1784 na wyspie Shika16. W roku 536 kontrolę nad 
tym regionem ustanowiło państwo Yamato17. W źródłach powstałych po tej 
dacie pojawiają się pierwsze wzmianki na temat Nanotsu – portu utożsa-
mianego z główną siedzibą państwa Na (obecnie port należy do miasta 
Fukuoka)18. Regionalne centrum administracyjne państwa Yamato znajdo-
wało się prawdopodobnie w okolicy późniejszego miasta Dazaifu.

Po przejęciu władzy w regionie przez przedstawicieli dworu Yamato 
Hakata stała się portem przyporządkowanym temu miastu. W pochodzą-
cej z 720 roku Nihon shoki (Kronika japońska) pod datą 688 pojawia się 

10 Okres Yayoi trwał od IV w. p.n.e. do końca III w. n.e.
11 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 8.
12 J. Tubielewicz, Historia..., s. 41.
13 Takemitsu M., Nihon chizu..., t. 1, s. 141–142.
14 Dynastia Han panowała w Chinach w latach 206 p.n.e. – 220 n.e. W języku japońskim 

tytuł kroniki brzmi Gokanjo.
15 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 11.
16 Takemitsu M., Nihon chizu..., t. 1, s. 145.
17 Pierwszy udokumentowany historycznie ośrodek władzy w Japonii (zwany także 

Yamatai lub Wa), stanowiący kolebkę późniejszego państwa. Wzmianki o nim pojawiają się 
w połowie III w. Z czasem objął kontrolą teren od północnej części wyspy Kiusiu na zacho-
dzie do równiny Kantō na wschodzie, podporządkowując sobie mniejsze ośrodki władzy. 
Por. J. Tubielewicz, Historia..., s. 32–36, 47.

18 Warto dodać, że na mniejszych równinach położonych na zachód od Na powsta-
wały inne, mniejsze organizmy tego typu, np. państwo Ito, Matsura itd. Por. Higashi Ajia 
no kokusai toshi..., s. 11.



34 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

zapis dotyczący przyjęcia posłów z Półwyspu Koreańskiego w specjalnym 
pawilonie zbudowanym w tym celu. W 736 roku w Man’yōshū (Zbiór dzie-
sięciu tysięcy liści) został on opisany jako Tsukushi no murozumi – zajazd 
dla podróżnych w Tsukushi19. Najprawdopodobniej znajdował się on nie-
opodal późniejszego zamku w Fukuoce. W kolejnych wiekach pojawiała 
się sinojapońska nazwa tej instytucji: Kōrokan (lub Dazaifu Kōrokan), 
która odnosiła się do zabudowań o tej samej funkcji, lecz prawdopodobnie 
w innej lokalizacji. Obok ofi cjalnej instytucji nadzorującej kontakty między 
Japonią i kontynentem rozwinął się port morski. Najwcześniejsze wzmianki 
na temat miasta o nazwie Hakata z tego właśnie okresu zamieszczono 
w Shoku Nihongi (Dalszy ciąg kroniki japońskiej)20. We wpisie z roku 759 
miasto jest już określane jako wielki port21.

Od 836 roku Kōrokan zaczął regularnie pojawiać się w różnego rodzaju 
źródłach jako miejsce, w którym przebywali przedstawiciele dworu Yamato 
przed udaniem się w misje zagraniczne oraz posłowie i ofi cjalni kupcy 
z kontynentu przybywający na Archipelag22. W 1987 roku podczas prac 
archeologicznych odkryto fragment Kōrokanu, w którym odnaleziono cera-
mikę z Chin i Korei, szkło23, a nawet wyroby pochodzące z muzułmańskiego 
kręgu kulturowego (głównie ceramikę)24. Natrafi ono również na drogę pro-
wadzącą stamtąd bezpośrednio do Dazaifu. Najprawdopodobniej w pobliżu 
budynku przyjęć znajdowały się inne pawilony przeznaczone dla urzędni-
ków Yamato, służb odpowiedzialnych za utrzymanie porządku itp. Wśród 
tych pierwszych był przedstawiciel władz zwany karamono tsukai (delegat 
ds. towarów chińskich). Do jego obowiązków należała inspekcja towarów 
i nadzorowanie zakupów handlowych na rzecz dworu. Znaczenie Kōrokanu, 
jak również władz państwowych zmalało pod koniec pierwszej połowy 
IX wieku, gdy ustały ofi cjalne kontakty Japonii z Chinami25, a handel po obu 
stronach przejęli prywatni kupcy. Z czasem coraz większą rolę zaczęły 
odgrywać wpływowe rody i instytucje z Kioto z byłymi cesarzami na czele26

19 Nazwa Tsukushi oznaczała w starożytności północne Kiusiu, a w szczególności pro-
wincje Chikuzen i Chikugo. Czasem odnosiła się bezpośrednio do Dazaifu (ibidem, s. 12).

20 Takeno Y., Hakata no gōshō..., s. 4.
21 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 8.
22 Takeno Y., Hakata no gōshō..., s. 5.
23 Ōba K., Chūsei Nihon..., s. 13–14.
24 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 13.
25 Ōba K., Chūsei Nihon..., s. 14–15.
26 Byli cesarze, cesarze po abdykacji (jap. in) to władcy, którzy zrzekli się tronu, lecz 

wciąż wywierali wpływ na politykę państwową. Początki systemu rządów byłych cesarzy 
(insei) datuje się na ustąpienie z tronu cesarza Shirakawy (1053–1129; ces. 1072–1086) 
w roku 1086 (J. Tubielewicz, Historia..., s. 120–122).



 1.1. Charakterystyka geografi czna i najdawniejsze dzieje obu miast 35

oraz majętne rodziny z Dazaifu, które później tworzyły wczesną elitę ku -
piecką Hakaty27.

Sądząc po wynikach wykopalisk, Kōrokan całkowicie stracił znaczenie 
na przełomie XI i XII wieku, a centrum handlu przeniosło się do Hakaty28. 
Dzięki wykopaliskom prowadzonym od roku 1977 na światło dzienne wydo-
byto dużą liczbę przedmiotów z przełomu wieków XI i XII. Należy podkreś-
lić, że pozostałości archeologiczne pochodzące z kontynentu (zwłaszcza 
ceramika), na które udało się tam trafi ć, są nieporównywalnie liczniejsze 
niż w jakimkolwiek innym miejscu w Japonii29.

Niestety z czasów przed połową XI wieku zachowało się bardzo niewiele 
źródeł, których treść odnosi się bezpośrednio do Hakaty. Dopiero od tej 
cezury dysponujemy świadectwami dotyczącymi osób odbywających podróże 
handlowe z Hakaty  – zwłaszcza na Półwysep Koreański30. Warto zazna-
czyć, że w tym kontekście pojawiają się kupcy chińscy, których społeczność 
musiała mieszkać na terenie ówczesnej Hakaty lub Dazaifu31. Zachowała się 
informacja, że w 1147 roku w Kioto przedstawiciele tej wspólnoty wręczyli 
dary wpływowemu arystokracie Fujiwarze Tadazanemu (1078– 1162). Kupcy 
ci prowadzili aktywny handel w porcie Ningbo (jap. Ninpō) na wybrzeżu 
Chin. Także z tej grupy pochodziła część późniejszej elity kupieckiej Hakaty 
(tzw. Hakata gōshu)32.

Pod sam koniec starożytności Kiusiu znalazło się w sferze wpływów woj-
skowego rodu Taira33. W roku 1156 Taira no Kiyomori (1118–1181) poprzez 
uzyskanie zwierzchności wasalnej nad urzędnikami przejął kontrolę nad 
Dazaifu, siedzibą gubernatora cywilnego (kokuga), oraz cesarskimi mająt-
kami ziemskimi. W kolejnych latach Kiyomori uzyskał decydujące wpływy 
także w lokalnych świątyniach. Tairowie, dzięki kontroli nad podatkami 
i urzędnikami, mogli odtąd prowadzić aktywną politykę handlową w wymia-
rze międzynarodowym, mając wpływy w Dazaifu, a także na terenach 

27 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 14.
28 Ōba K., Chūsei Nihon..., s. 16.
29 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 18.
30 Ibidem, s. 18–19.
31 Takeno Y., Hakata no gōshō..., s. 8.
32 Termin ten odnosi się w szczególności do Chińczyków, którzy osiedlili się w Japonii 

w okresie panowania dynastii Song (Ōba K., Chūsei Nihon..., s. 28–31).
33 Ród arystokratyczny znany także pod sinojapońkim mianem Heishi lub Heike. 

Powstał w 825 roku z bocznej gałęzi rodziny cesarskiej i z czasem stał się jednym z najbar-
dziej wpływowych w kraju (obok Fujiwarów, Minamotów i Tachibanów). Okres szczyto-
wej potęgi Tairów przypada na lata 1160–1180, gdy Taira Kiyomori zdominował politykę 
dworu jako wielki minister stanu (dajō daijin  – formalnie od 1167 roku) (J. Tubielewicz, 
Historia..., s. 109–110).



36 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

centralnej Japonii34. Kiyomoriemu przypisuje się zlecenie budowy dwóch 
pierwszych portów na Archipelagu. Jednym z nich był port Hyōgo (dzi-
siejsze Kobe), a drugim Sodenominato – przystań w centrum późniejszej 
Hakaty35. Dzięki temu, że ród Taira kontrolował także cieśninę Kanmon 
(Kitakiusiu) i znaczną część wybrzeży Wewnętrznego Morza Japońskiego 
(między innymi Itsukushimę), udało mu się utrzymywać szlaki transpor-
towe prowadzące z kontynentu (przez Hakatę) w kierunku regionu Kinai 
i stolicy. Należy jednak zaznaczyć, że nie ma świadectw dotyczących bez-
pośredniego nadzoru Tairów nad Hakatą ani wzmianek dotyczących spo-
sobu ewentualnej kontroli. Trzeba jednak wziąć pod uwagę, że okoliczne 
porty (Imazaki, Hakozaki) znalazły się pod ich nadzorem, więc prawdo-
podobnie to samo stało się z Hakatą. Sugerują to ślady obecności Tairów 
w fundacjach świątyń w okolicy oraz w samym mieście. Dotyczy to także 
chramu Kushida Jinja, będącego najważniejszym opiekuńczym przybyt-
kiem Hakaty36. 

Na początku okresu Kamakura (1192–1333)37 Hakata wraz z pobliskimi 
portami (np. Hakozaki) była już najważniejszym centrum handlu chińskiego 
oraz ośrodkiem intensywnego osadnictwa przybyszów z kontynentu38.

1.1.2. Sakai

Miasto Sakai leży nad brzegiem zatoki Osaki na równinie o tej samej 
nazwie39. Obecnie stanowi południową część aglomeracji miasta Osaka. 
Stąd też, omawiając najwcześniejszą historię Sakai, nie sposób rozdzielić 
niektórych zagadnień od dziejów całego regionu Kinai – a w szczególności 
pasa wybrzeża na wschodnim skraju zatoki Osaki.

Tereny te, zasiedlone przez człowieka w okresie między XIII a VIII tysiąc-
leciem p.n.e., należą do najdogodniej położonych na Archipelagu Japońskim. 
Czynnikiem, który zadecydował o wczesnym osadnictwie i relatywnie szyb-
kim rozwoju tego regionu, jest przede wszystkim usytuowanie nad zatoką 
Osaki, stanowiącej wschodni skraj Wewnętrznego Morza Japońskiego 
i tym samym końcowy punkt szlaku handlowego wiodącego z kontynentu. 
Podobnie jak w przypadku Hakaty dużą rolę odegrała także topografi a 

34 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 20–21.
35 Takeno Y., Hakata no gōshō..., s. 7.
36 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 22.
37 Okres władzy siogunatu z siedzibą w mieście Kamakura.
38 Ōba K., Chūsei Nihon..., s. 18–19.
39 W węższym znaczeniu  – akwenu bezpośrednio sąsiadującego z miastem Sakai  – 

stosuje się również nazwę zatoka Sakai. Nazwa ta ma również odzwierciedlenie w czasach 
historycznych (Toyoda T., Hōken toshi..., s. 7, 51 i in.).



 1.1. Charakterystyka geografi czna i najdawniejsze dzieje obu miast 37

terenów znajdujących się bezpośrednio nad zatoką. W tym rejonie wyspy 
Honsiu rozciąga się jedna z największych równin w Japonii (równina Osaki), 
która od brzegów zatoki ciągnie się ku północnemu wschodowi do kotliny 
Kioto. Także położona na wschód od równiny kotlina Nary oddzielona jest 
od niej jedynie niewysokimi pasmami gór Ikoma oraz Kongō. Równina 
Osaki oraz kotlina Nary uznawane są za kolebkę japońskiej państwowości 
(państwo Yamato, Wa)40. 

W miejscu, w którym później powstało Sakai, główny szlak komunika-
cyjny biegnący przez Wewnętrzne Morze Japońskie krzyżuje się z drogami 
wodnymi prowadzącymi w głąb wyspy Honsiu. Najważniejszą z nich jest 
rzeka Yodo, która bierze swój początek w jeziorze Biwa i, płynąc poprzez 
równinę, uchodzi do zatoki Osaki. Druga rzeka, Yamato, łączy Narę z zatoką. 
Oprócz dwóch największych rzek równinę przecinają ich liczne dopływy 
(między innymi rzeki Kizu, Seta, Saho i Tera). Jednocześnie zatoka Osaki 
stanowi osłonięty akwen, którego południowe wyjście prowadzi na Ocean 
Spokojny przez cieśninę Kitan i kanał Kii.

Wraz z rozwojem osadnictwa w regionie Kinai coraz większą rolę zaczęły 
odgrywać szlaki lądowe. Także w tym przypadku teren późniejszego miasta 
Sakai można uznać za skrzyżowanie dróg. Około V–VI wieku w miejscu 
położonym w pobliżu późniejszego Sakai istniała osada o nazwie Enatsu, 
która najprawdopodobniej służyła jako port w kontaktach państwa Yamato 
z kontynentem. Enatsu leżało w miejscu, z którego rozchodziły się ku 
wschodowi dwa istotne szlaki lądowe – Ōtsudō (późniejszy szlak Nagao) 
oraz Tajihimichi (późniejszy szlak Takenouchi). Trakty te prowadziły znad 
morza do wnętrza prowincji Kawachi oraz do prowincji Yamato. W oko-
licy Enatsu oba szlaki się łączyły, tworząc pojedynczy trakt, którego nad-
morski odcinek stał się główną arterią późniejszego Sakai – ulicą Ōshōji. 
Biegnie ona prostopadle do linii brzegowej i przecina w poprzek piaszczystą 
łachę, na której wzniesiono miasto41. U schyłku okresu Heian (794–1192) 
większe znaczenie zyskał także szlak Kumano, który prowadził z północy 
na południe wzdłuż zatoki ku prowincji Kii. W ten sposób u schyłku sta-
rożytności w bezpośredniej okolicy miejscowości określanej już jako Sakai 
łączyły się trzy szlaki lądowe42. W późniejszym okresie powstał również 
szlak Nishikōya, który zaczynał się w Sakai i prowadził ku ważnemu cen-
trum buddyjskiemu na górze Kōya w prowincji Kii43.

40 Naoki Kōjirō, Nara  – kodaishi e no tabi (Nara  – podróż do historii starożytnej), 
Iwanami Shinsho, Tōkyō 1992, s. 3.

41 Sakai no rekishi..., s. 47.
42 Ibidem, s. 54.
43 Ibidem.



38 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

Na terenie Sakai znajdują się liczne pozostałości historyczne z okresu 
kształtowania się japońskiej państwowości. Zaliczyć do nich można 
przede wszystkim grobowce w kształcie dziurek od klucza z okresu Kofun 
(ok.  250  –   ok. 650)44 oraz sintoistyczny chram Sumiyoshi Taisha, który 
powstał tuż za północną granicą przyszłego miasta.

O rosnącym znaczeniu równiny Osaki w czasach przedhistorycznych 
świadczą liczne wykopaliska archeologiczne. Należy do nich zaliczyć przede 
wszystkim pozostałości po zabudowaniach uznawanych za magazyny żywno-
ści. Jeden ze zrekonstruowanych budynków tego typu znajduje się obecnie 
obok Muzeum Historii Osaki (Ōsaka Rekishi Hakubutsukan). W najbliższej 
okolicy odkryto także pozostałości po zabudowaniach pałacowych utożsa-
mianych z siedzibą cesarza Kōtoku (597–654; ces. 645–654), które według 
Nihon shoki miały powstać w latach 645–652. Tam też przeniesiono dwór 
cesarski, a miejsce to, zwane Naniwa, zyskało na krótko funkcję stolicy. 
Uznaje się, że budowa magazynów w tym miejscu stanowiła konsekwencję 
wzrostu znaczenia portu Naniwa i mogła mieć związek z kontaktami pań-
stwa Yamato z kontynentem w V wieku oraz rosnącym niepokojem, z jakim 
dwór obserwował walki między państwami koreańskimi na Półwyspie45. 
Zwłaszcza w drugiej połowie V wieku zagarnięcie części sojuszniczego 
dla Yamato państwa Baekje (jap. Kudara) przez Goguryeo (jap. Kōguri) 
mogło stanowić bodziec do ożywienia kontaktów z kontynentem – przede 
wszystkim z Chinami.

Wzmianki na temat regionu w najstarszych kronikach japońskich doty-
czą grobowców cesarskich i pochodzą z Kojiki (Księga dawnych wydarzeń) 
ukończonej w roku 712. W opowieściach na temat legendarnych cesarzy 
Nintoku (ces. 313–399), Richū (ces. 400–405) i Hanzeia (ces. 406–410)46 
występuje informacja, że zostali oni pochowani na terenie zwanym Mimihara 
w Mozu47. Obecnie w północnej części miasta Sakai znajduje się kwartał 
o tej nazwie. W Kojiki nazwa miejscowa Mozu występuje w systemie zapisu 

44 Okres Kofun, którego nazwa oznacza grobowiec, charakteryzują pozostałości wielkich 
kompleksów pochówkowych cesarzy i członków arystokracji dworskiej w formie kopców 
ziemnych (kurhanów). Wiele kopców ma kształt dziurki od klucza i jest otoczonych fosą. 
Powierzchnia największych z nich dochodzi nawet do 30 ha (Conrad Totman, Historia 
Japonii, tłum. Justyn Hunia, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2009, 
s. 66–68).

45 Sakai no rekishi..., s.  12. Por. Joanna P. Rurarz, Historia Korei, Dialog, Warszawa 
2009, s. 97–104.

46 Lata życia cesarzy są znane dopiero od połowy VI w. Przytoczone okresy panowania 
opierają się na ustaleniach tradycyjnej historiografi i japońskiej (J. Tubielewicz, Historia..., 
s. 441).

47 Sakai no rekishi..., s. 7.



 1.1. Charakterystyka geografi czna i najdawniejsze dzieje obu miast 39

man’yōgana48, przez co różni się od współczesnej formy zapisu tego wyrazu 
oznaczającego dzierzbę49. Dzisiejszy zapis pojawia się jednak już w Nihon 
shoki, gdzie obok potwierdzenia informacji z Kojiki przytoczono podanie 
na temat cesarza Nintoku, który miał zadecydować o budowie swojego 
grobowca na terenie późniejszego miasta Sakai50.

Wspomniany wyżej chram Sumiyoshi Taisha (wcześniej Suminoe), który 
leży tuż za dzisiejszymi północnymi granicami miasta Sakai, pojawia się 
w najstarszej istniejącej kompilacji starożytnej poezji japońskiej Man’yōshū. 
W przybytku tym czci się trzy bóstwa: Sokotsutsunoo, Nakatsutsunoo oraz 
Uwatsutsunoo, uznawane za opiekunów żeglarzy i podróży morskich. 
Chram jest silnie związany z Wewnętrznym Morzem Japońskim i ludno-
ścią zamieszkującą jego brzegi. W Man’yōshū nazwa Suminoe występuje 
w jednej z pieśni żołnierzy zwanych sakimori (dosłownie strażników przy-
lądków-wybrzeży), których zadaniem była obrona południowo-wschod-
nich rubieży kraju w okolicach Kitakiusiu51. Z tekstu dowiadujemy się, 
że przypłynęli oni do chramu zwanego Suminoe, aby się w nim pomodlić, 
a następnie w porcie Naniwa wsiedli na statek, który zawiózł ich z powro-
tem na Kiusiu52. Na tej podstawie uważa się, że bóstwa z Sumiyoshi Taisha, 
które początkowo czczono lokalnie, z czasem zaczęły cieszyć się coraz 
większym uznaniem ludzi związanych z morzem. Informacje na temat 
sakimori dowodzą również wczesnych związków między regionami, gdzie 
w kolejnych wiekach powstały Hakata i Sakai.

W związku ze wznowieniem relacji z Chinami w VIII wieku kult bóstw 
z chramu Sumiyoshi Taisha zyskał status ogólnopaństwowy, a jego znaczenie 
wyraźnie się rozszerzyło. Stał się popularny nie tylko wśród żeglarzy, lecz 
także wśród żołnierzy – i to nie wyłącznie sakimori. Do Sumiyoshi Taisha 
udawały się ze stolicy ofi cjalne delegacje wyruszające na kontynent, aby 
prosić bóstwa o bezpieczną podróż. Następnie członkowie misji wsiadali 
na statki i na nich przemieszczali się do Naniwy, która stanowiła centrum 
zaopatrzeniowe i organizacyjne. W Naniwie przygotowywano statki do rejsu 
i wypływano stamtąd w podróż na kontynent (np. w roku 733)53. W ten 
sposób dwór państwa Yamato objął patronat nad chramem, a położony 
nad zatoką Osaki pas lądu stał się jednym z najważniejszych strategicznych 

48 Sylabiczny system zapisu języka japońskiego, w którym poszczególnym sylabom 
odpowiadają określone ideogramy chińskie.

49 Wróblowaty ptak z rodziny Laniidae.
50 W starszej z kronik – Kojiki – nie ma wzmianki na ten temat (Sakai no rekishi..., s. 7).
51 Więcej na temat pieśni sakimori w: Sasayama Haruo, Nara no miyako – sono hikari 

to kage (Stolica Nara – jej blaski i cienie), Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1992, s. 274–286.
52 Sakai no rekishi..., s. 13.
53 Wiele wzmianek na ten temat pochodzi z Shoku Nihongi (ibidem, s. 14–15).



40 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

regionów państwa. Sumiyoshi Taisha zyskała pozycję głównego przybytku 
sintoistycznego (jap. ichinomiya) w prowincji Settsu.

Późniejsze Sakai powstało na granicy prowincji Izumi oraz Settsu, czym 
najczęściej tłumaczy się nazwę miasta (jap. sakai oznacza granicę, skraj)54. 
Jego północna część zwana Kitanoshō leżała w prowincji Settsu, a połu-
dniowa  – Minaminoshō  – w prowincji Izumi. Prowincja Izumi została 
utworzona na mocy edyktu cesarskiego w roku 716 poprzez wyłączenie 
trzech powiatów z prowincji Kawachi. Początkowo zamiast nazwy kuni 
(prowincja) używano wyrazu gen, lecz nie jest jasne, dlaczego zastosowano 
taki termin55. W 740 roku zlikwidowano Izumi gen, aby w roku 757 utwo-
rzyć ostatecznie prowincję (kuni) Izumi. Wyłączanie i ponowne włączanie 
jej do prowincji Kawachi pogłębiło związki między obiema prowincjami56. 
Z kolei prowincja Settsu, obejmująca północno-wschodnią część wybrzeża 
zatoki Osaki, powstała w połowie VII wieku na mocy reform ery Taika57. 
Wcześniej, ze względu na położenie na terenie prowincji portu Naniwa, 
zwano ją Tsu no kuni – prowincją portową.

Uważa się, że topografi a równiny Osaki miała duży wpływ na wykształ-
cenie się charakterystycznego dla tego regionu systemu własności ziemskiej. 
Rzeki i strumienie, które biorą swój początek w górach Izumi lub Kongō, 
dzielą równinę na niewielkie obszary o przekroju płytkich dolin, które – 
mimo niewielkiego zróżnicowania wysokości nad poziomem morza  – 
tworzą wyodrębnione przestrzenie w topografi i równiny. Między innymi 
na skutek takiego ukształtowania powierzchni (zwłaszcza w południowej 
części równiny) w omawianym rejonie wykształciła się przede wszystkim 
średnia i mała własność ziemska. Potwierdzają to badania Yoshidy Akiry 
na podstawie Shinsen shōujiroku (Nowa kompilacja nazwisk rodowych) – 
genealogii rodzin arystokratycznych z roku 81558. Względna równowaga 
ekonomiczna wśród właścicieli majątków sprzyjała także zachowaniu przez 
nich niezależności oraz zapobiegała tworzeniu się dominującej siły w tym 
regionie. Z czasem drobni i średni właściciele ziemscy zaczęli coraz częściej 
współpracować (np. przy fundacjach świątyń) i tworzyć pierwsze struktury 
samorządu lokalnego59. Samoorganizację i przeprowadzanie zakrojonych 

54 Izumi C., Sakai..., s. 13–14.
55 W tym samym czasie stworzono także Yoshino gen wyodrębnione z prowincji Yamato. 

Wkrótce jednak jednostka Yoshino gen została zlikwidowana.
56 Sakai no rekishi..., s. 24.
57 Wzorowane na Chinach reformy polityczne, gospodarcze i administracyjne przepro-

wadzone w Japonii w połowie VII w., które uczyniły z tego kraju scentralizowane państwo 
oparte na prawie cywilnym i karnym (ritsuryō) (J. Tubielewicz, Historia..., s. 54–64).

58 Sakai no rekishi..., s. 24–26.
59 Ibidem, s. 26–27.



 1.1. Charakterystyka geografi czna i najdawniejsze dzieje obu miast 41

na szerszą skalę projektów wymuszały między innymi problemy z nawod-
nieniem pól ryżowych – z powodu niewielkich opadów atmosferycznych 
region ten należy do najsuchszych w Japonii.

Także ze względu na sposób uprawy roli równina Osaki różniła się 
od innych regionów kraju. Po pierwsze, bliskość morza decydowała o klu-
czowej roli rybołówstwa i handlu, podstawowych źródeł utrzymania miej-
scowej ludności. Po drugie, w porównaniu do innych regionów Japonii 
znacznie większą rolę odgrywało wytwórstwo. Rozwojowi handlu wyrobami 
rzemiosła sprzyjała wcześniejsza niż gdzie indziej ekspansja gospodarki 
rynkowej opartej na pieniądzu.

Pierwsze wzmianki na temat osady zwanej Sakai pochodzą z roku 1045. 
W zbiorze pieśni autorstwa poety Fujiwary Sadayoriego (995–1045), za -
tytułowanym Sadayorishū (Zbiór Sadayoriego), wspomniany jest zwy-
czaj zwany shioyuami (dosłownie: gorących kąpieli w słonej wodzie), pole-
gający najprawdopodobniej na rytualnym lub leczniczym oczyszczaniu się 
wodą morską, który praktykowano w miejscu zwanym Sakai60. Wydaje 
się  zatem, że w środkowym okresie Heian osada Sakai miała już rangę 
ponadlokalną. Była centrum religijnym i być może także portem o znaczeniu
międzynarodowym.

Podsumowując, warto powtórzyć, że geografi czne i topografi czne cechy 
regionu, w którym powstało miasto Sakai, sprzyjały rozwojowi handlu 
opartego na transporcie drogą wodną (Wewnętrzne Morze Japońskie, rzeki 
Yodo i Yamato oraz inne), jak również wytworzeniu się względnie dobrze 
rozwiniętego rynku. Dzięki powstaniu portu w Naniwie i zainteresowa-
niu dworu Yamato już od okresu Kofun region ten uzyskał szczególne 
znaczenie na mapie japońskiego handlu i kontaktów międzynarodowych. 
Położenie w pobliżu skrzyżowania szlaków morskich i lądowych uczyniło 
z wczesnego Sakai osadę o dużym potencjale rozwojowym  – szczególnie 
jako centrum przeładunku, składowania i dystrybucji towarów. Nie bez 
znaczenia było również to, że dworowi Yamato zależało na utrzymywaniu 
kontaktów z kontynentem za pośrednictwem lokalnych portów.

Mimo powyższych cech predestynujących Sakai do przyspieszonego 
rozwoju w średniowieczu badacze uważają, że to nie położenie geogra-
fi czne zadecydowało o dalszym rozkwicie miasta. Po pierwsze, położenie 
na południe od ujścia rzeki Yodo utrudniało bezpośredni przeładunek 
towarów na barki. Po drugie, płytkie wody przybrzeżne w okolicach Sakai 
uniemożliwiały wyładunek towarów bezpośrednio na ląd. Wydaje się zatem, 
że decydujące znaczenie miały czynniki polityczne i społeczne, które zostaną 
omówione w następnym podrozdziale pracy.

60 Ibidem, s. 47–48.



42 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu

W perspektywie dalszych rozważań na temat związku obu miast z rządzącą 
warstwą samurajów  warto poświęcić kilka słów genezie tej grupy społecz-
nej, jak również krótko omówić rozwój systemu zinstytucjonalizowanej 
władzy wojskowej.

Pierwsze niezależne organizacje wojskowe (bushidan) zaczęły powsta-
wać w Japonii już w X wieku. Tworzyli je zwykle przedstawiciele admi-
nistracji centralnej wysyłani do prowincji. Byli to najczęściej przedstawi-
ciele bocznych gałęzi rodu cesarskiego, dla których brakowało stanowisk 
w administracji centralnej w Kioto. W ten sposób stopniowo przejmowali 
oni kontrolę nad majątkami prowincjonalnymi (shōen), które z czasem 
stały się podstawowymi jednostkami w systemie prywatnej własności ziemi. 
Szczególnie silne bushidany powstały na wschodzie kraju i tam też roz-
począł się proces budowania szerokich zależności wasalnych przez znane 
później rody Tairów, Minamotów i Hatakeyamów61. Proces uniezależniania 
się prowincjonalnych rodów wojskowych wynikał z osłabienia władzy cen-
tralnej sprawowanej z Kioto przez cywilny aparat administracyjny, który 
nie radził sobie z kontrolowaniem położonych z dala od stolicy majątków 
należących do stołecznych arystokratów lub instytucji religijnych.

W połowie XII wieku rody wojowników były już tak silne, że mogły 
się włączyć do walki o władzę nad stolicą. W 1156 roku po śmierci byłego 
cesarza Toby (1103–1156; ces. 1107–1123) rywalizacja o władzę w rodzie 
cesarskim doprowadziła do konfl iktu między byłym cesarzem Sutoku 
(1119–1164; ces. 1123–1142) a ówczesnym cesarzem Goshirakawą (1127–1192; 
ces. 1155–1158). Walki między oboma stronnictwami przeszły do historii jako 
zamieszki ery Hōgen. W konfl ikt włączyli się także Tairowie i Minamotowie. 
Zwycięstwo Goshirakawy i popierającego go Tairy Kiyomoriego wyniosło 
tego drugiego do wysokich godności, które zostały sformalizowane po roku 
1160, gdy Kiyomori na pewien czas wyeliminował konkurencję ze strony 
Minamotów (zamieszki ery Heiji) i w 1167 roku został wielkim ministrem 
stanu (dajō daijin). 

Tairowie utracili kontrolę nad stolicą i dworem w wyniku wojny Genpei62. 
Konfl ikt zapoczątkowała rebelia Minamoto Yorimasy (1104–1180), który 
wraz z księciem Mochihito (1151–1180) zbuntował się przeciw sprawującemu 
niepodzielne rządy Kiyomoriemu. Mimo śmierci obu buntowników w bitwie 

61 Bushidan, w: Japan: An Illustrated…
62 Nazwa odnosi się do sinojapońskiego odczytu nazwisk Minamoto (Genji) i Taira 

(Heike) (Taira-Minamoro War, w: ibidem). Obecnie w historiografi i japońskiej stosuje się 
termin „wojna er Jishō i Juei (Jishō-Juei no ran)”.



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 43

nad rzeką Uji pozostającym przy życiu członkom rodu Minamotów udało 
się zebrać armię zwolenników na wschodzie i po pięciu latach walk poko-
nać stronnictwo Tairów. W 1192 roku przywódca Minamotów Yoritomo 
(1147–1199) uzyskał od cesarza Gotoby (1180–1239; ces. 1183–1198) tytuł sio-
guna63 i tym samym przejął z rąk cywilnego aparatu państwowego z cesa-
rzem na czele realną władzę nad państwem. Jednocześnie wielka struktura 
wasalna stworzona przez Yoritomo została przekształcona w siogunat z sie-
dzibą w Kamakurze w regionie Kantō64, a jego przedstawiciele  – mimo 
że nie przejęli pełni władzy nad całym krajem – byli obecni we wszystkich 
regionach Japonii. Po szybkim wygaśnięciu rodu Minamoto (1219) kontrola 
nad siogunatem przeszła w ręce shikkenów65 z rodu Hōjō.

Po upadku siogunatu w Kamakurze w roku 1333 nastąpił krótki okres 
walki o przywrócenie władzy cesarzowi znany jako restauracja Kenmu 
(1333–1336)66. Ostatecznie jednak wojownicy odzyskali realną władzę. 
Ashikaga Takauji (1305–1358; siogun 1338–1358) pokonał stronnictwo cesar-
skie i w 1336 roku zapoczątkował drugi siogunat w Muromachi (dzielnica 
Kioto). Ashikagowie sprawowali funkcję sioguna do roku 1573.

W 1467 roku siogunatem w Muromachi zachwiała walka o sukcesję 
w rodzie Ashikaga, która przekształciła się w konfl ikt zbrojny znany jako 
wojna ery Ōnin (trwała do roku 1477). Naprzeciw siebie stanęły wówczas 
stronnictwa popierające prawa dwóch różnych kandydatów do władzy sku-
pione wokół Hosokawów i Yamanów – najsilniejszych wasali Ashikagów. 
Wojna domowa doprowadziła do zniszczenia stolicy i osłabienia lub znisz-
czenia wielu wpływowych rodów wojskowych, przez co utraciły one kon-
trolę nad prowincjami. 

W lokalnych społecznościach władzę przejęli zastępcy gubernatorów 
wojskowych (shugo)67 oraz pomniejsi wojownicy dysponujący realną siłą 
w tych społecznościach. Proces ten, zwany gekokujō – obalanie postawionych

63 Seii taishōgun – wielki generał podbijający barbarzyńców. Tytuł wojskowy nadawany 
od okresu Heian dowódcom wysyłanym na wschód w celu prowadzenia walk z Ajnami.

64 Region obejmujący wielką równinę Kantō leżącą nad dzisiejszą Zatoką Tokijską.
65 Shikken – dosłownie: trzymający władzę. Najwyższa funkcja polityczna przy siogunie 

w okresie Kamakura. Po wygaśnięciu rodu Minamotów zmonopolizowana przez przedsta-
wicieli rodu Hōjō, de facto władających dzięki niej w imieniu sioguna.

66 Nieudana próba cesarza Godaigo (1288–1339; ces. 1318–1339) podjęta w 3. roku 
ery Kenmu w celu odzyskania realnej władzy z rąk wojowników (J. Tubielewicz, Historia..., 
s. 185–191).

67 Urząd powołany przez siogunat na początku okresu Kamakura. Początkowo do obo-
wiązków shugo należało przeprowadzanie spisów wasali, organizacja straży pałacowej w Kioto 
(ōban’yaku) oraz funkcje policyjne. Z czasem zaczęli rozszerzać swoje prerogatywy, aby 
w okresie Muromachi uzyskać autonomię jako shugo daimyō (shugo, w: Japan: An Illustrated 
Encyclopedia...).



44 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

wyżej (panów) przez postawionych niżej (podwładnych) – doprowadził 
do wykształcenia się w prowincjach niezależnych ośrodków władzy lokal-
nej, które z czasem stały się niezależnymi domenami feudalnymi. Liczne 
konfl ikty lokalne trwające przez następne stulecie znane są jako okres sen-
goku (okres wojen domowych, kraju w wojnie). 

Dzięki rosnącej sile i stopniowej konsolidacji ziemi lokalni wojow-
nicy zyskiwali miano sengoku daimyō – panów feudalnych okresu wojen 
do  mowych. Najsilniejsi z nich tworzyli niezależne organizmy polityczne 
 obejmujące swoimi granicami kilka prowincji, opracowywali zbiory 
praw, reformowali gospodarkę i rozwijali handel. Szczegółowy opis okresu 
sengoku wykracza poza ramy niniejszej pracy. Warto jednak zaznaczyć, 
że w połowie XVI wieku Japonia była zlepkiem niezależnych domen feu-
dalnych, których przywódcy prowadzili własną politykę wojen i sojuszy 
z sąsiadami. Władza siogunatu w Muromachi nie wykraczała poza najbliższe 
rejony stolicy.

1.2.1. Hakata

Jak wspominano wcześniej, Hakata u progu średniowiecza stanowiła już 
rozwiniętą bazę przygotowań statków, które oczekiwały na rejs do Chin, oraz 
miejsce skupiające zamorskich kupców. Bliskość kontynentu i płynących 
z niego idei sprawiły, że właśnie w Hakacie powstała pierwsza w Japonii 
świątynia buddyjska nurtu zen. Shōfukuji została ufundowana w 1195 
roku przez Minamoto no Yoritomo, a otwarta przez mnicha Eisaia (1141–
1215) – założyciela japońskiego zen. Powstanie świątynii właśnie w Hakacie 
świadczy o silnych związkach tego miasta z Chinami. Eisai miał rozległe 
znajomości w chińskiej społeczności Hakaty. Do niej najprawdopodobniej 
należała posesja, na której wzniesiono świątynne pawilony68. Warto dodać, 
że założona w 1242 roku Jōtenji, druga najważniejsza świątynia w ówcze-
snej Hakacie, była utrzymywana przez Chińczyków.

W XIII wieku okolice Hakaty stały się sceną jednego z najważniej-
szych wydarzeń japońskiego średniowiecza – dwóch inwazji mongolskich 
(1274,  1281). Miały one kilka podstawowych konsekwencji dla miasta, 
wokół którego toczyły się walki. Po pierwsze, wzdłuż wybrzeży wybudo-
wano kamienne umocnienia obronne69. Po drugie, ponieważ to na okolicy
Hakaty skoncentrowały się inwazje, po ich zakończeniu tam właśnie 
przeniesiono najważniejsze instytucje siogunatu Kamakura na Kiusiu. 
W 1293 roku z Dazaifu przeniesiono Chinzei tandai (delegaturę do obrony 

68 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 25.
69 Takeno Y., Hakata – chōnin ga sodateta kokusai toshi..., s. 43, 48–50.



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 45

Zachodu, tj. Kiusiu)70, w której prerogatywach znajdowało się sądownic-
two cywilne, kontrola wojskowa nad bezpośrednimi wasalami (gokenin) 
oraz przygotowania do ewentualnej obrony wybrzeża. Tym samym Hakata 
do końca okresu Kamakura stanowiła polityczne centrum wyspy Kiusiu71. 
Po inwazjach mongolskich w okolicach miasta zyskał na znaczeniu także 
wojskowy ród Ōtomo, który z czasem wyrósł na jeden z najważniejszych 
w zachodniej Japonii. Za zasługi w obronie kraju przed inwazją oraz póź-
niejsze opowiedzenie się po stronie Ashikagów podczas restauracji Kenmu 
Ōtomo otrzymali powiat Itoshima oraz lenna w Okinohamie72.

Także siogunat w Muromachi szybko dostrzegł potencjał handlu z kon-
tynentem. W 1346 roku na miejsce Chinzei tandai utworzono Kiusiu tandai 
(delegatura na Kiusiu) w położonej na terenie Hakaty osadzie Okinohama. 
Nadzór nad tą instytucją przekazano rodowi Isshiki, którego członkowie 
sprawowali odtąd funkcję przedstawicieli siogunatu (daikan)73 w Hakacie. 
Do ich obowiązków należały kontrolowanie statków pływających do Chin 
oraz nadzór nad ruchem towarowym w porcie. Częściowo odpowiadali 
także za lokalną politykę i dyplomację74. Instytucja Kiusiu tandai była już 
w tym okresie ważnym centrum zarządzającym, którego funkcjonowanie 
sprzyjało napływowi wojowników do Hakaty75.

W opisach wydarzeń okresu nanbokuchō (1336–1392)76 nie ma wielu 
informacji na temat Hakaty. W źródłach z jednej strony pojawiają się sygnały, 
że miasto podupadło, z drugiej  – że wciąż utrzymywało żywe kontakty 
z kontynentem, zwłaszcza japońska i chińska społeczność mnichów zen77. 

70 Początkowo (od 1186) władzę sprawował zarządca ds. obrony zachodu – chinzei bugyō.
71 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 29.
72 Takeno Y., Hakata shōnin..., s. 4.
73 Funkcja ta tłumaczona jako „zarządca” lub „przedstawiciel” istniała już od okresu 

Heian. Sprawujący ją urzędnicy zastępowali faktycznych właścicieli majątków lub inne 
osoby, które na stałe nie przebywały w majątku, mieście itp. (daikan, w: Chūseishi yōgo jiten 
[Słownik terminów z historii średniowiecza], red. Saitō Kazuhiko, Shin Jinbutsu Ōraisha, 
Tōkyō 1991, s. 210).

74 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 30.
75 Takeno Y., Hakata shōnin..., s. 3.
76 Szczytowy okres rozbicia linii cesarskiej na dwa zwalczające się dwory  – Północny 

i Południowy, do którego doszło po opuszczeniu przez cesarza Godaigo Kioto w 1336 roku 
i ustanowieniu przez niego siedziby w Yoshino (Dwór Południowy), skąd kierował walką 
z siłami Ashikagów. Do porozumienia obu linii cesarskich doszło w roku 1392. Warto 
zauważyć, że rozbicie linii cesarskiej nastąpiło już w drugiej połowie XIII w., lecz siogunat 
w Kamakurze doprowadził do porozumienia, na którego mocy przedstawiciele obu gałęzi 
rodu (zwanych wówczas Jimyōin i Daikakuji) sprawowali władzę naprzemiennie (J. Tubie-
lewicz, Historia..., s. 188–189).

77 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 30–31.



46 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

Wiadomo, że w 1366 roku kupcy z Hakaty sfi nansowali misę na trociczki 
w chramie Itsukushima Jinja78. Wyspa Itsukushima, na której znajduje się 
przybytek, stanowiła bazę piratów (wakō) operujących na Wewnętrznym 
Morzu Japońskim, co sugeruje, że kupcy z Hakaty starali się chronić swoje 
transporty przesyłane tym szlakiem przed ich atakami79.

W 1372 roku do Hakaty przybyła ofi cjalna misja dynastii Ming, która 
przejęła władzę nad Chinami w roku 1368 (panowała do 1644). Delegacja 
udała się do Kioto i poprzez Hakatę wróciła na kontynent. W tym samym 
okresie zwiększyło się zagrożenie piractwem na wodach między Japonią 
i kontynentem, co dla Chińczyków i ludności Korei stanowiło jeden z naj-
ważniejszych problemów w kontaktach handlowych z Japonią80. W kro-
nice koreańskiej Goryeosa (Historia państwa Goryeo) w kontekście infor-
macji na temat łupieskich ataków Japończyków na Półwysep pojawia się 
nazwa „Hakata” jako jedno z miejsc, z którego wypływali piraci81. W roku 
1378 do Japonii przybyła delegacja koreańska, której przewodniczył Jeong 
Mong-ju (1337–1392) – wysoko postawiony dostojnik dworski, znany kon-
fucjanista i poeta. W rozmowach z Imagawą Ryōshunem (1326–?), stojącym 
wówczas na czele Kiusiu tandai, ustalono, że strona japońska – w zamian 
za odpowiednie podarunki – postara się odnaleźć i przekazać stronie kore-
ańskiej jeńców (niewolników) porwanych z Półwyspu przez piratów wakō82. 
Jeong Mong-ju podczas pobytu w Hakacie napisał wiersz, który pozwala 
odtworzyć wygląd jej ulic i domów. Stanowi on bardzo cenne źródło histo-
ryczne. W początkowym okresie związki między piratami i wpływowymi 
rodami wojowników z zachodniej Japonii można w zasadzie uznać za pewne. 
Park Seo-saeng, który jako tłumacz przypłynął do Japonii w roku 1429, 
pisał, że piraci z pobliskiej Shikanoshimy znajdowali się de facto pod kon-
trolą rodu Ōtomo83.

W środkowym okresie Muromachi Hakata utrzymała swoją pozycję jako 
centrum międzynarodowego handlu na szlakach prowadzących do Chin, 
Korei i ku Azji Południowo-Wschodniej. Rozwijała się również lokalna samo-
rządność – ze względu na braki źródłowe nie znamy jednak jej zakresu84.
Wciąż przygotowywano tam statki, które wypływały na misje do Chin, 
a kupcy z Hakaty pełnili na nich ofi cjalne funkcje jako nominaci siogunatu 
(np. soezukai, czyli zastępcy głównego posła) oraz aktywnie rywalizowali 

78 Takeno Y., Hakata – chōnin ga sodateta kokusai toshi..., s. 59.
79 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 31.
80 Takeno Y., Hakata no gōshō..., s. 13.
81 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 31.
82 Ibidem, s. 32.
83 Takeno Y., Hakata no gōshō..., s. 29.
84 Ibidem, s. 48–49.



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 47

o wpływy w basenie Wewnętrznego Morza Japońskiego ze swymi partnerami 
z Sakai85. Należy dodać, że Hakata odgrywała ważną rolę także w japoń-
skim handlu wewnętrznym. Do wojny ery Ōnin  w obrębie Wewnętrznego 
Morza Japońskiego najsilniejsze związki łączyły ją z Hyōgo – portem sta-
nowiącym przeciwległy punkt krajowego szlaku handlowego. Wojna ery 
Ōnin doprowadziła jednak do obniżenia znaczenia Hyōgo, zamiast niego 
zaczął się rozwijać transport do Sakai, który prowadzono szlakiem z kon-
tynentu przez południowe porty Kiusiu (Yamagawa) i Sikoku (Urado 
w prowincji Tosa).

Rozwój handlu na szlaku południowym w pewnym stopniu zmargina-
lizował Hakatę86. Zdołała jednak ona utrzymać kluczową pozycję w han-
dlu z Półwyspem Koreańskim, co wyraźnie odróżniało ją od innych miast 
portowych Japonii. W przeciwieństwie do ograniczonych ofi cjalnych rela-
cji siogunatu z państwem Mingów Hakata stałe kontakty z Koreą utrzy-
mywała i to na szeroką skalę. Mimo że odpowiedzialny za handel był 
przede wszystkim przedstawiciel sioguna w mieście, ówcześnie z rodu Itō, 
to organizacja wymiany spadała głównie na Kiusiu tandai z Shibukawą 
Mitsuyorim (1372–1446) i jego synem Yoshitoshim (1400–1434) na czele, 
jak również na jego przedstawicieli, wasali oraz mnichów zen87. Udział 
w handlu z Półwyspem miała także znacznie większa niż w przypadku 
Chin liczba kupców prywatnych. 

Jednocześnie z handlem rozwijały się kontakty pomiędzy instytucjami 
religijnymi po obu stronach Cieśniny Koreańskiej. Podobnie jak w ofi -
cjalnych misjach do Chin główną rolę odgrywały w nich świątynie zen. 
W tym jednak przypadku relacje charakteryzowały się znacznie większą 
częstotliwością. Dzięki kontaktom z Półwyspem japońscy mnisi sprowa-
dzali na Archipelag utensylia kultowe (np. dzwony) oraz sutry. Wzbogacali 
także wiedzę Japończyków na temat Półwyspu, nieraz torując drogę kup-
com z Hakaty88. Jedynym problemem, który przeszkadzał w kontaktach, 
były powtarzające się rajdy piratów wakō. W 1419 roku Koreańczycy podjęli
próbę pacyfi kacji Cuszimy, którą uważali za ich bazę. Bez powodzenia jed-
nak. Wydaje się, że wzmocniło to pozycję Shibukawów oraz rządzącego 
Cuszimą rodu Sō jako patronów handlu z Koreą. 

Dogodna pozycja do prowadzenia handlu z Koreą uczyniła z Hakaty także 
naturalny punkt przeładunkowy dla towarów, które przesyłano na Półwysep 
z Azji Południowo-Wschodniej oraz z południa Kiusiu (z prowincji

85 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 32–33.
86 Sakai no rekishi..., s. 86.
87 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 33.
88 Ibidem, s. 33.



48 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

Satsuma i Ōsumi). Nie ulega wątpliwości, że utrzymywano także kontakty 
handlowe z wyspami Riukiu. W 1412 roku w mieście zatrzymało się posel-
stwo z Jawy, które odwiedziło również Koreę. Hakata leżała więc w węzło-
wym punkcie kilku szlaków handlowych prowadzących do Korei, do Chin, 
na południowy zachód oraz ku centrum kraju przez Wewnętrzne Morze 
Japońskie.

Z punktu widzenia lokalnej sytuacji politycznej pierwsze dekady 
XV wieku stanowią ważny okres dla Hakaty, prowincji Chikuzen oraz pobli-
skiego Kitakiusiu. W 1429 roku ten strategiczny rejon znalazł się w cen-
trum sporu pomiędzy gubernatorem prowincji Bungo Ōtomo Mochinao 
(?–1445), wpływowym rodem Shōni89 oraz potężnymi Ōuchimi z zachod-
niego Honsiu. Mimo że zwierzchność nad Hakatą udało się uzyskać Ōtomo, 
to siogunat mianował swoim przedstawicielem w Chikuzen Ōuchiego 
Morimiego (1377–1431), który miał sprawować kontrolę nad prowincją 
przejętą bezpośrednio przez sioguna90. Doprowadziło to do zaognienia sytu-
acji na tle kontroli nad regionem, a zwłaszcza nad handlem prowadzonym 
w Hakacie91. O skomplikowanych relacjach politycznych w mieście pisał 
Shin Suk-ju (1417–1475), koreański dygnitarz i autor kroniki z podróży 
na wschód, pochodzącej z 1471 roku92. W swym opisie Hakaty zwrócił 
on uwagę, że południowo-zachodnia część miasta, stanowiąca około 40% 
całości zabudowy, znajdowała się pod kontrolą rodu Shōni, a północno-
wschodnią częścią, obejmującą około 60% budynków, zarządzali Ōtomo. 
Z pewną przesadą stwierdził ponadto, że wszyscy mieszkańcy miasta zaj-
mowali się handlem, oraz zwrócił uwagę na znaczną liczbę rodaków, którzy 
właśnie przez Hakatę podróżowali na Kiusiu i dalej93.

Władza rodu Ōuchi sprawowana nad Chikuzen znacząco wpłynęła 
na Hakatę. Dzięki temu, że ród ten panował łącznie aż nad czterema pro-
wincjami94 położonymi po obu stronach cieśniny Kanmon oraz prowadził 
zakrojoną na szeroką skalę politykę w swojej głównej siedzibie – Yamaguchi, 
Hakata zyskała nie tylko przywileje handlowe na Wewnętrznym Morzu 
Japońskim, lecz także wpływowych mecenasów, którym zależało na roz-
woju kulturalnym miasta. Dzięki temu kupcy z Hakaty zyskali większy 
zbyt dla towarów luksusowych i dzieł sztuki sprowadzanych przez siebie 

89 Pierwotnie ród wojowników, który zajmował niższą pozycję w Dazaifu w czasach 
Minamotów.

90 Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 53.
91 Eadem, Hakata no gōshō..., s. 14.
92 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 34–35.
93 Ibidem, s. 35; Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 54.
94 Chodzi tu o prowincje Suō, Nagato, Chikuzen oraz Buzen.



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 49

z kontynentu95. W połowie XV wieku Ōuchi Norihiro (1420–1465) został 
mianowany gubernatorem wojskowym prowincji Chikuzen, co wzmoc-
niło wpływ panów z Yamaguchi na handel międzynarodowy w Hakacie. 
W 1478 roku Ōuchi Masahiro (1446–1495) ostatecznie pozbył się konkurencji 
rodu Shōni i umocnił kontrolę nad Chikuzen i południową Hakatą96. Jego 
przedstawicielami w Hakacie byli wojownicy z rodu Iida, a ich zastępcami 
(shimo daikan) członkowie rodu Yamaga. Jednak nawet wtedy całkowita 
kontrola nad Hakatą nie znajdowała się w rękach rodu Ōuchi. Północną 
część miasta (Okinohama) wciąż kontrolował rywalizujący z Ōuchi ród 
Ōtomo i on także brał udział w handlu międzynarodowym. Co więcej, 
wydaje się, że to właśnie północna część miasta lepiej się rozwijała i miała 
większą powierzchnię niż południowa97. Mimo wzrostu wpływów rodu 
Ōuchi opisany wyżej podział władzy w Hakacie wciąż się utrzymywał. 
Dane dotyczące ówczesnych rodów kupieckich w Hakacie potwierdzają, 
że to z północnej części miasta pochodzili najbardziej aktywni kupcy tego 
okresu – między innymi rody Okinohama i Okunodō.

Przez wiele kolejnych lat ciągnęły się spory na tle sprawowania kontroli 
nad północną częścią miasta oraz przywilejów związanych ze ściąganiem 
opłat z cumujących tam statków. Na początku lat 30. XVI wieku Ōuchi 
Yoshitaka (1507–1551) zbrojnie odebrał rodowi Ōtomo północną Hakatę. 
Korzystając ze zdobytej przewagi, Yoshitaka zorganizował w 1537 roku 
wyprawę do Chin, której celem był zakup siarki oraz kamieni szlachetnych. 
Na czele wyprawy stanęło dwóch mnichów zen z Hakaty: Koshin Sekitei 
(1481–1567) oraz Sakugen Shūryō (1501–1579)98. W 1538 roku dzięki media-
cji siogunatu Ōuchi i Ōtomo osiągnęli porozumienie, lecz kilka lat później 
spór rozgorzał na nowo. Jednocześnie oba rody rywalizowały o wpływy 
w okolicznych prowincjach Chikuzen i Buzen99.

Do decydującej zmiany doszło dopiero w połowie XVI wieku. W 1551 roku 
Sue Takafusa (Harukata; 1521–1555) dokonał zamachu na Ōuchiego Yoshitakę 
i na krótko przejął kontrolę nad jego ziemiami. Doprowadziło to w roku 
1559 do przejęcia władzy nad prowincjami Buzen i Chikuzen przez Ōtomo 
Sōrina, który otrzymał od sioguna godność gubernatora wojskowego obu 
prowincji oraz przejął nadzór nad Kiusiu tandai. Dopiero wtedy obie czę-
ści Hakaty pod względem administracyjnym połączyły się w jedno miasto. 

95 Na przykład w 1539 roku mnich Sakugen Shūryō kupił w Chinach między innymi 
różnego rodzaju ozdoby, naczynia i stoliki do pisania (Takeno Y., Kamiya Sōtan..., 
s. 70–74).

96 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 36.
97 Ibidem, s. 36.
98 Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 59.
99 Higashi Ajia no kokusai toshi..., s. 37.



50 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

Znalazło się ono w bezpośredniej i niekwestionowanej sferze wpływów rodu 
Ōtomo100. Pod względem organizacyjnym Hakatę podzielono na części 
wschodnią i zachodnią, co pomogło złagodzić wcześniejsze podziały. Obie 
nowe części miały swoich zarządców podległych Sōrinowi.

W połowie XVI wieku Hakata stała się jednym z centrów japońskiego 
chrześ  cijaństwa i terenem aktywnej działalności misjonarzy101. Dzięki temu

100 Ibidem, s. 37–38.
101 Misja katolicka na ziemiach japońskich rozpoczęła się w 1549 roku, gdy na Archi-

pelag dotarł jezuita Franciszek Ksawery (1506–1552), późniejszy święty. Do przełomu 
XVI  i XVII w. w Japonii wiarę katolicką przyjęło kilkaset tysięcy osób, głównym centrum 
chrześcijaństwa stała się wyspa Kiusiu z Nagasaki jako siedzibą biskupstwa. Dopiero restrykcje 
Toyotomiego Hideyoshiego i siogunatu Tokugawów wprowadzane sukcesywnie od 1587 roku 
do lat 30. XVII w. przeciw misjonarzom oraz konwertytom doprowadziły do delegalizacji 
i prześladowań chrześcijaństwa, które było zakazane przez cały okres Edo (Gonoi Takashi, 
Nihon kirisutokyōshi [Historia chrześcijaństwa w Japonii], Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 
1990, s. 31–34, 145, 198–205).

1. Pomnik Ōtomo Sōrina w mieście Ōita
(Wikimedia Commons).



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 51

pod koniec omawianego tu okresu opisy Hakaty często pojawiały się na kar-
tach listów i raportów wysyłanych przez jezuitów z Japonii. Wszyscy misjona-
rze zwracali uwagę, że Hakata była największym miastem na Kiusiu, w którym
kluczową rolę odgrywał handel, a w skali całej Japonii mogło się z nią rów-
nać jedynie Sakai. W tym regionie Kiusiu powstały także jedne z pierwszych 
kościołów i seminariów w Japonii. W 1578 roku sam Sōrin został ochrzczony 
i przyjął imię Francisco. Przekazał on misjonarzom dogodnie położoną 
działkę miejską w centrum Hakaty na budowę kościoła. Jednocześnie oko-
liczni mieszkańcy zostali obciążeni podatkiem na utrzymanie świątyni102.

Wybiegając nieco poza ramy czasowe niniejszego podrozdziału, warto 
dodać, że podczas walk w 1587 roku Hideyoshi przy pomocy rodu Shimazu 
podbił Kiusiu. W trakcie kampanii zmarł sprzyjający mu Sōrin103, a ster 
władzy nad miastem znalazł się w rękach Ōtomo Yoshimunego (1558–
1605). To jemu oraz Hideyoshiemu przypadło zadanie odbudowy Hakaty, 
która została w znacznej mierze spalona podczas działań wojennych 
w latach 80.104

1.2.2. Sakai

We wczesnym średniowieczu region wokół Sakai był jednym z najbardziej 
rozwiniętych pod względem handlu i wytwórstwa obszarów w Japonii. 
Z tego względu stał się on naturalnym zapleczem towarowym dla dworu 
cesarskiego w Kioto. Badacze zwracają uwagę, że od końca okresu Heian 
w tym rejonie mieszkało relatywnie wielu urzędników niższego szczebla 
(kugonin) odpowiedzialnych za dostarczanie na dwór żywności, sake, cera-
miki oraz innych towarów105. W XIII wieku panowało już powszechne 
przekonanie, że wszyscy mieszkańcy prowincji Izumi wykonują różnego 
rodzaju usługi na rzecz rodziny cesarskiej, byłych cesarzy lub najwyższej 
rangi rodzin arystokratycznych106.

W XI wieku główny ośrodek władzy w prowincji Izumi (Fuchū) zna-
lazł się pod bezpośrednią kontrolą byłych cesarzy, którzy zaczęli wówczas
zyskiwać pozycję liczącej się siły politycznej i ekonomicznej. Jeszcze 
na po  czątku okresu Kamakura, czyli po przejęciu władzy przez rody woj-
skowe, w prowincji Izumi utrzymywała się przewaga arystokracji stołecz-
nej, a w szczególności byłych cesarzy. Aż do klęski byłego cesarza Gotoby 

102 Takeno Y., Hakata shōnin..., s. 4.
103 Takemoto Hirofumi, Ōtomo Sōrin, Ōita Ken Kyōiku Iinkai, Ōita 1994, s. 133–136.
104 Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 92.
105 Sakai no rekishi..., s. 48.
106 Ibidem, s. 48.



52 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

podczas zamieszek ery Jōkyū (1221) to dwór miał w tej prowincji preroga-
tywy policyjne oraz sądownicze107.

Także Sakai było bezpośrednio związane z dworami byłych cesarzy. 
Wiadomo, że w schyłkowym okresie Heian i na początku okresu Kamakura 
osada pełniła funkcję punktu przystankowego, w którym oddawano cześć 
bóstwom w lokalnych chramach podczas odbywanych przez byłych cesarzy 
i arystokrację pielgrzymek na górę Kumano (Kumano mōde)108. Czterech 
byłych cesarzy: Shirakawa (1053–1129; ces. 1072–1086), Toba, Goshirakawa 
i Gotoba odbyło łącznie prawie 100 pielgrzymek. Ich orszaki wypły-
wały z Kioto rzeką Yodo w kierunku morza, a następnie lądem pokonywały 
drogę do Kumano w prowincji Kii. Po drodze odwiedzano dwie świąty-
nie na terenie późniejszej osady zwanej Sakai. Przykładowo cesarz Gotoba 
bawił tam krótko w roku 1203109.

Od początku okresu Kamakura w okolicy Sakai powstało wiele pry-
watnych majątków ziemskich. Także w tym przypadku wyraźnie widać 
związki regionu z arystokracją i przybytkami świątynnymi ze stolicy. 
Majątki Ōtorishō i Mozushō należały do cesarzowej Kitashirakawy (1173–
1238), Wakamatsushō i Shianashō do linii cesarskiej Daikakuji, Mikitashō 
do chramu Kasuga Taisha oraz Kōfukuji z Nary (do tej drugiej także 
Hikishō), Gokanoshō do rodu Daitokuji z Kioto110.

Jak już wspomniano, Sakai było formalnie podzielone na dwie części – 
północną (w prowincji Settsu) oraz południową (w prowincji Izumi). Obie 
części miasta przez przeważającą większość omawianego okresu różniły się 
także pod względem formalnej przynależności własnościowej. Stworzony 
przez cesarza Goshirakawę i przekazany świątyni Saishōkōin majątek obej-
mujący północną część miasta (Kitanoshō) został później przekazany przez 
cesarza Gotobę niedoszłemu cesarzowi Gotakakurainowi (1179–1223)111. 
Następnie na mocy decyzji cesarza Godaigo przypadł jednej z gałęzi rodu 
cesarskiego  – linii Daitokuji, aby później zostać przekazanym chramowi 

107 W 1221 roku były cesarz Gotoba rzucił wyzwanie siogunatowi, ale wierne mu siły 
poniosły klęskę w Kioto. W efekcie został skazany na wygnanie, a shikkenowie z rodu Hōjō, 
którzy uzyskali decydujący wpływ na politykę w Kamakurze, podporządkowali sobie Kioto 
poprzez utworzenie wojskowej delegatury w Rokuharze (Rokuhara tandai), której zadaniem 
była kontrola nad stolicą (ibidem, s. 49).

108 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 6.
109 Asao N., Ōsaka to Sakai..., s. 49.
110 Sakai no rekishi..., s. 49.
111 Informacje te pochodzą z dokumentów świątyni Tōji w Kioto. Gotakakurain, drugi syn 

cesarza Takakury (1161–1181; ces. 1168–1180), związany był z rodem Taira. Po ich upadku 
przyjął święcenia mnisie. Na skutek osadzenia na tronie przez siogunat cesarza Gohorikawy 
(1212–1234; ces. 1221–1232) nigdy nie został cesarzem (Toyoda T., Hōken toshi..., s. 5).



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 53

Sumiyoshi Taisha. Z kolei majątek południowy (Minaminoshō) ufor-
mował się prawdopodobnie dopiero w początkowym okresie Kamakura 
i był zarządzany przez konkurującą z Daikakuji linię Jimyōin112. Widać 
więc wyraźnie, że wczesnośredniowieczne Sakai było mocno związane 
z arystokracją dworską z Kioto, jak również z samym rodem cesarskim 
i jego odgałęzieniami, i stanowiło majątek w dyspozycji rodziny cesarskiej 
(tzw. ōkeryō).

W drugiej połowie okresu Kamakura i podczas rozbicia na dwory 
Północny i Południowy w okolicy Sakai zaczęły powstawać także pierwsze 
majątki rodzin samurajskich. Należały one przede wszystkim do rodów 
Mikita (Nikita), Tashiro, Hishiki i Kusabe. Z wyjątkiem Tashiro, którzy 
pochodzili z wsi Ōtori, rodziny te wywodziły się z lokalnych wsi o nazwach 
pokrywających się z nazwą rodu. Podobnie jak w przypadku kugoninów 
z okresu Heian także pierwsze rody wojowników wykorzystywały dogodne 
położenie regionu. Ich utrzymanie opierało się nie tylko na rolnictwie, 
lecz także na handlu i dochodach z transportu morskiego, co przekładało 
się na rozwój rynku lokalnego. Pomniejsi właściciele ziemscy z warstwy 
wojowników (kokujinowie) zawiązywali prowincjonalne koalicje (kuni ikki), 
które służyły jako ośrodki oporu wobec większych właścicieli i gubernato-
rów wojskowych oraz jako zalążki samorządu lokalnego113. Warto dodać, 
że w Izumi i Settsu zarówno majątki należące do arystokracji i świątyń, jak 
i te w posiadaniu wojowników były relatywnie niewielkie w porównaniu 
do majątków leżących w innych regionach Japonii.

To w średniowieczu ustalił się również dominujący na wsi w okolicach 
Sakai sposób utrzymywania się ludności. Główne role odgrywały w nim 
wytwórstwo i handel. Jako kluczowy przykład może posłużyć zamieszkująca 
tereny położone na wschód od Sakai społeczność odlewników, którzy spe-
cjalizowali się w produkcji, w znacznych ilościach, różnego rodzaju przed-
miotów metalowych, między innymi dzwonów świątynnych. Dostarczali oni 
swoje wyroby nie tylko na dwór cesarski, lecz także rozwozili je po zachod-
niej Japonii. Dzięki temu weszli na rynek i zaczęli sprowadzać do regionu 
stołecznego innego rodzaju towary, takie jak płody rolne czy jedwab, 
i osiągali znaczne zyski114. Innymi wyrobami, które wytwarzali wyspecjali-
zowani rzemieślnicy w najbliższej okolicy Sakai, były grzebienie (w Kogi), 
węgiel drzewny (w Yokoyamie), wyroby metalowe (w Abiko, Gokanoshō 
i Minato). Należy przy tym dodać, że w omawianym okresie rozróżnienie 
między rzemieślnikami i kupcami nie było jeszcze wyraźne.

112 Sakai no rekishi..., s. 57.
113 Ibidem, s. 49.
114 Ibidem, s. 52.



54 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

Warto zaznaczyć, że rozwój wytwórstwa i handlu w okolicach wczesno-
średniowiecznego Sakai nieraz torpedowały ograniczenia nakładane na lokal-
nych wytwórców na wniosek cechów rzemieślniczych (za) z Nary i Kioto. 
Często dochodziło do konfl iktów między uprzywilejowanymi wytwórcami 
związanymi z za a rzemieślnikami z okolic Sakai. Ci, którzy nie mieli przy -
wilejów, mogli liczyć jedynie na poparcie chramu Sumiyoshi Taisha, co pozwa-
lało kontynuować prace mimo ograniczeń i zakazów115. Uważa się, że na
początku okresu Muromachi rzemieślnicy i handlarze z prowincji Izumi i Settsu 
zaczęli się stopniowo przenosić do Sakai, gdzie z czasem zyskali pozy  cję kup-
ców. O rosnącym znaczeniu Sakai w okresie Muromachi świadczy ustano-
wienie w 1443 roku w Kitanoshō punktu pobierania opłat celnych (sekisho).

We wczesnym średniowieczu funkcję punktu wyładunkowego towarów 
z kontynentu pełniły porty Watanabe u ujścia rzeki Yodo oraz położone 
dalej na północny zachód Kanzaki, Amagasaki i Hyōgo. Stamtąd towary 
transportowano lądem w kierunku pobliskich rzek i dalej spławiano w stronę 
Kioto116. Część trasy pokonywano także lądem. Prawdopodobnie już wtedy 
Sakai zaczęło stopniowo przejmować część handlu i wyładunku towarów. 
Jednocześnie miasto funkcjonowało jako osada rybacka117. Jej społeczność 
zajmowała się np. dostarczaniem ryb i owoców morza do chramu Kasuga 
Taisha, dzięki czemu z czasem zyskała przywilej nieograniczonego trans-
portu po wodach Wewnętrznego Morza Japońskiego i prowadzenia han-
dlu rybami  – nie tylko świeżymi, lecz także przetworzonymi (solonymi 
i suszonymi). Jednak dopiero podczas wojny ery Ōnin punkt ciężkości 
handlu defi nitywnie przesunął się w stronę Sakai i późniejszej Osaki, gdzie 
toczyło się mniej walk niż po północnej stronie zatoki118. Co ciekawe, jesz-
cze w XV wieku wody przybrzeżne w Sakai były zbyt płytkie i zapiaszczone, 
aby pozwalać na cumowanie statków i barek oraz umożliwiać bezpośredni 
rozładunek towarów na ląd. Najprawdopodobniej używano w tym celu nie-
wielkich łodzi, które kursowały pomiędzy statkami i nabrzeżem119. 

Dzięki wzrostowi popytu na żywność, który był konsekwencją rozwoju 
okolicznych majątków ziemskich i współpracy z omawianymi wcześniej 
grupami rzemieślników (między innymi odlewnikami), w Sakai powstały 
magazyny żywności i towarów, które na miejscu sprzedawano. Przyczyniło 
się to do rozwoju miasta jako ponadlokalnego centrum handlu120. Dochody 

115 Ibidem.
116 Amino Yoshihiko, Kaimin to Nihon shakai (Ludzie morza a społeczeństwo Japonii), 

Shin Jinbutsu Ōraisha, Tōkyō 2009, s. 227.
117 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 7.
118 Ibidem, s. 12–13.
119 Sakai no rekishi..., s. 56.
120 Ibidem, s. 55.



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 55

były wystarczająco duże, aby Dwór Północny w latach 1373–1379 nałożył 
na obie części Sakai podatek od cumowania statków, a dochody czerpane 
na zmianę z północnej i południowej części miasta posłużyły świątyni 
Tōdaiji z Nary na odnowienie pawilonów w chramie Hachimangū.

W okresie Muromachi rozwinęła się w Sakai także kupiecka działal-
ność o czysto fi nansowym charakterze. Lokalni kupcy zaczęli prowadzić 
wymianę towarów i pieniędzy przy okazji transportowania z oddalonych 
od stolicy majątków ziemskich do regionu Kinai płodów rolnych w ramach 
rozliczeń podatkowych (nengu). Zaczęto notować kursy wymiany, a w Sakai 
powstały pierwsze domy kupieckie (ya) wyspecjalizowane w handlu okre-
ślonymi towarami (głównie ryżem) oraz coraz liczniejsze przedstawiciel-
stwa kupców, urzędników oraz właścicieli ziemskich z innych prowincji 
(np. świątyń z Kioto i Nary)121.

W okresie nanbokuchō Sakai po raz pierwszy stało się ważną sceną 
wydarzeń politycznych i wojskowych o znaczeniu ponadlokalnym, co dowo-
dzi, że w tym okresie było już kluczowym centrum handlu w tym regionie 
Japonii122. W samym mieście i na otaczających je terenach wiejskich zdo-
byli przewagę zwolennicy Dworu Południowego, czyli stronnictwa cesarza 
Godaigo. Wynikało to najprawdopodobniej z omawianej wcześniej struktury 
własnościowej tamtejszych majątków. Popierając Dwór Południowy, Sakai 
naraziło się na konfl ikt z Ashikagą Takaujim, który wprowadził obostrzenia 
uderzające głównie w handel rybny w Sakai123. Wojna między zwolennikami 
obu dworów zakończyła się dla Sakai dość wcześnie. W roku 1338 po raz 
pierwszy miasto dostało się w ręce zwolenników siogunatu, a w roku 1369 
po kapitulacji Kusunokiego Masanoriego (?–1390), dowodzącego woj-
skami cesarza Godaigo w Kinai, znalazło się pod bezpośrednią kontrolą 
siogunatu Muromachi124. W latach 1373–1374 w zapiskach chramu Sakurai 
Jinja w Sakai zmieniono nazewnictwo er zgodnie z systemem panującym 
na Dworze Północnym125.

W następnych dekadach XIV wieku wojownicy umacniali kontrolę nad 
miastem. W 1378 roku siogunat wyznaczył Yamanę Ujikiyo (1344–1391) 
na gubernatora wojskowego prowincji Izumi, dzięki czemu przejął on kontrolę
nad Minaminoshō. Ujikiyo był przedstawicielem potężnego rodu mającego 
prerogatywy gubernatora wojskowego w 11 prowincjach. To on przeniósł 
siedzibę gubernatora z Fuchū do Minaminoshō w Sakai, dzięki czemu 

121 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 13.
122 Ibidem, s. 8.
123 Sakai no rekishi..., s. 57.
124 Ibidem, s. 58.
125 Na temat chramu Sakurai Jinja zob. Tokunaga Shin’ichirō, Sakai rekishi sanpo 

(Historyczny spacer po Sakai), Sōgensha, Ōsaka 1976, s. 146–150.



56 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

południowa część miasta zyskała nowy status polityczno-administracyjny. 
Na skutek buntu Ujikiyo przeciwko Ashikadze Yoshimitsu (1358– 1408; sio-
gun 1368–1394) w roku 1391 i jego śmierci podczas zamieszek ery Meitoku 
(1391–1392) siogunat wyznaczył nowego gubernatora Izumi. Został nim 
Ōuchi Yoshihiro (1356–1399), który pokonał Ujikiyo. Poprzez przeniesienie 
do Sakai także siedziby gubernatora cywilnego (kokuga) Yoshihiro osta-
tecznie stworzył z Sakai centrum polityczne prowincji Izumi. W 1399 roku 
on także rzucił wyzwanie siogunatowi i również poniósł klęskę podczas 
zamieszek ery Ōei (1399–1400). Sprawie Yoshihiro nie pomogło nawet 
to, że rebelia przybrała większy zasięg w prowincjach oraz miała poparcie 
Kamakura kubō126 Ashikagi Mitsukanego (1378–1409). Tym razem jednak 
Sakai aktywnie wsparło swojego gubernatora w walce przeciw siogunatowi. 
Poparcie to było skutkiem umiejętnej polityki, którą prowadził Yoshihiro
wobec miasta. Dzięki powiązaniu Sakai ze swoimi rodowymi prowincjami 
na zachodzie Honsiu (Sūo, Nagato i innymi) umożliwił kupcom znad zatoki
Osaki poszerzenie sfery swobodnego działania w handlu i tym samym 
zapewnił im możliwość uzyskania większych zysków. Ponieważ Yoshihiro 
wybrał Sakai jako swoją bazę i główny punkt oporu, wraz z jego klęską 
ucier  piało także miasto, w którym podobno spłonęło aż 10 tysięcy domów. 
Rzecz jasna nie sposób określić prawdziwości tej liczby i można swobodnie 
zakładać, że jest znacznie zawyżona. Można z niej jednak także wywnio-
skować, że na przełomie XIV i XV wieku Sakai było strategicznie ważnym 
i relatywnie ludnym miastem na mapie środkowej Japonii127. Co więcej, 
kontrola nad nim okazywała się dotąd tak istotna, politycznie i ekonomicz-
nie, że dwaj kolejni gubernatorzy rzucali wyzwanie Ashikagom.

Przez prawie dekadę po zamieszkach ery Ōei kontrolę nad Minaminoshō 
sprawował siogun za pośrednictwem ważnej politycznie świątyni Shōkokuji, 
a dochody z prowincji zaczęły bezpośrednio zasilać jego skarb. W 1408 roku 
na urząd gubernatorów wojskowych w Izumi wyznaczono równolegle dwóch 
członków blisko spokrewnionego z Ashikagami rodu Hosokawa, a ich 
zastępców sprowadzono spoza regionu128. Miało to stanowić ochronę przed 
kolejnym buntem w prowincji. Od 1414 roku Hosokawowie władali jako 
gubernatorzy wojskowi także Kitanoshō, przez co całe Sakai znalazło się 
pod kontrolą jednego rodu. W okresie wojen domowych (około 1467–1576) 
północną częścią Sakai znów władał ród Ōuchi (1493), i tym razem jednak 
stosunkowo szybko jego przedstawiciele stracili kontrolę nad miastem129.

126 Pełnomocny przedstawiciel sioguna na region Kantō z siedzibą w Kamakurze.
127 Sakai no rekishi..., s. 59.
128 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 11.
129 Sakai no rekishi..., s. 60–61.



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 57

Niepokoje polityczne, a w szczególności wojna ery Ōnin, która zapo-
czątkowała okres walk w skali prawie całego kraju, stanowiły dla Sakai także 
pozytywny bodziec. Miasto stało się bowiem naturalnym azylem dla wielu 
ludzi nauki i kultury (także arystokratów), którzy ze względu na zniszczenia 
w Kioto przenieśli się do tego portu130. Z podobnych przyczyn instytucje 
religijne zapuściły korzenie w Sakai.

Miasto wraz ze wzrostem znaczenia politycznego i strategicznego 
w XIV wieku zyskało także status lokalnego centrum religijnego. Początkowo 
wpływy zdobyła przede wszystkim zenistyczna szkoła rinzai131, dla której 
zbudowano w mieście wiele świątyń. Pod koniec XV wieku do Sakai przy-
był Ikkyū Sōjun (1391–1481) – wielki reformator zen ze świątyni Daitokuji 
w Kioto. Ponieważ obiekt ten spłonął podczas wojny ery Ōnin, szkoła prze-
niosła swoją główną siedzibę właśnie do Sakai, gdzie udało się zebrać wystar-
czające fundusze na odbudowę. Szkoła rinzai zyskała znaczne wpływy i wielu
zwolenników wśród kupców, wśród których – co należy podkreślić – było 
wielu miłośników ceremonii herbaty. W pawilonie Nanshūan wybudowanym 
w Minaminoshō spotykali się wielcy mistrzowie herbaty z Takeno Jōō (1502–
1555), Tennōjiyą Sōtatsu (1504–1566) i innymi na czele. Kwestia współzależ-
ności zen i ceremonii herbacianej zostanie dokładnie opisana w kolejnych 
rozdziałach. Mnisi z Sakai często zyskiwali wysokie pozycje  w hierarchii 
religijnej, w tym także stanowiska opatów świątyni Shōkokuji, która peł-
niła funkcję sekretariatu, centrum kontaktów międzynarodowych i ciała 
doradczego siogunów. Związki Sakai z zen i Kioto przekładały się także 
na handel z Chinami, w tym obrót utensyliami herbacianymi. Do najważniej-
szych przybytków shintō w mieście należy zaliczyć przede wszystkim chram 
Aguchi Jinja, który stanowił centrum shintō w południowej części miasta132.

Na początku XVI wieku Sakai stało się także jednym z głównych ośrod-
ków szkoły hokke133. W 1536 roku jej świątynie zostały usunięte z Kioto
na skutek zamieszek i prze  niesione właśnie do Sakai. Szkoła zyskała 
popularność wśród mieszczan i cieszyła się opieką kolejnych wojskowych 
zarządców Sakai – przybyłego z prowincji Awa rodu Miyoshi. Powołując 

130 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 61.
131 Jedna z głównych szkół buddyzmu zen w Japonii. Jej nazwa wywodzi się od japoń-

skiego czytania nazwiska i imienia chińskiego myśliciela Linji Yixuana (?–867), który nauczał 
na temat możliwości spontanicznego osiągnięcia oświecenia, a nie na drodze długich praktyk. 
Do Japonii nauki te przywiózł mnich Eisai (Rinzai sect, w: Japan: An Illustrated Encyclopedia...).

132 Sakai no rekishi..., s. 62–67. Na temat chramu Aguchi Jinja zob. Tokunaga S., Sakai 
rekishi sanpo..., s. 18–22.

133 Szkoła buddyjska założona w 1253 roku przez mnicha Nichirena (1222–1282), oparta
na Sutrze Lotosu Przedziwnego Prawa (Myōhō renge kyō) (Nichiren sect, w: Japan: An 
Illustrated Encyclopedia...).



58 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

się na funkcjonowanie w średnio wiecznym Sakai kilku konkurujących 
ze sobą szkół buddyjskich, wielu autorów wskazuje, że miasto odznaczało 
się dużą tolerancją religijną. Jej źródeł doszukują się oni we względnej wol-
ności mieszczan, którzy mogli prowadzić – często bez przeszkód ze strony 
miejscowych władz – działalność handlową na skalę lokalną lub ponadlo-
kalną134. W tym miejscu warto podkreślić to stwierdzenie, ponieważ wiąże 
się ono także z późniejszymi dziejami miasta.

Od 1504 roku Sakai zaczęło być regularnie atakowane przez wojska 
Miyoshiego Yukinagi (1458–1520), przeciwnika Ashikagów i Hosokawów, 
który po kolejnych niepowodzeniach wycofywał się do swoich rodowych 
prowincji na Sikoku135. W 1531 roku jego syn Motonaga (1501–1532) pokonał 
Hosokawę Takakuniego (1484–1531) i umocnił się w Sakai. Z kolei jego syn 
Miyoshi Nagayoshi (1522–1564) zwyciężył w walkach z ostatnim z liczą-
cych się przeciwników – Hosokawą Harumoto (1514–1563) – i w 1549 roku 
wkroczył do Kioto. Po ustanowieniu kontroli nad znaczną częścią Kinai 
(Settsu, Izumi, Kawachi, Awaji) Nagayoshi powołał nowe władze w Sakai. 
Po jego śmierci w roku 1564 kluczową rolę w sprawowaniu kontroli nad 
miastem odgrywali Iwanari Tomomichi (?–1573), Miyoshi Nagayuki oraz 
Miyoshi Masayasu – trzej najważniejsi dowódcy Nagayoshiego136 – a także 
znany wojownik i człowiek herbaty Matsunaga Hisahide (1510–1577). Ród 
Miyoshi mocno związał się z elitą kupiecką Sakai, co będzie omówione dalej.

Wiek XV i pierwsza połowa XVI były dla Sakai okresem przyspieszo-
nego rozwoju. Wydaje się, że w tym czasie do miasta przybyło bardzo wielu 
ludzi. Świadczą o tym często odmiejscowe nazwiska rodów kupieckich. 
Imigranci pochodzili przede wszystkim z najbliższych okolic i regionu Kinai 
(nazwiska Mozuya, Kanataya, Abikoya, Tennōjiya), ale także z dalszych 
prowincji (Bitchūya, Awaya, Hakataya, Satsumaya)137. Miasto utrzymywało 
kontakty handlowe przede wszystkim z zachodnią Japonią, na co wskazuje 
pochodzenie rodów kupieckich oraz istniejące w Sakai przedstawicielstwa 
poszczególnych prowincji.

Na początku XV wieku Sakai było już rozwiniętym centrum handlu. 
Dużą rolę zaczęły odgrywać także rzemiosło i import artykułów luksusowych
(zwłaszcza jedwabiu)138, któremu patronował Ōuchi Yoshihiro139. Wojna 

134 Sakai no rekishi..., s. 64.
135 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 39–40.
136 Tomomichi, Nagayuki i Masayasu nazywani są często Miyoshi sanninshū  – grupą 

trzech z rodu Miyoshi (Izumi C., Sakai to Hakata..., s. 296).
137 Sakai no rekishi..., s. 65.
138 Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 42.
139 Takemitsu Makoto, Kaigai bōeki kara yomu sengoku jidai (Okres wojen domowych 

z perspektywy handlu międzynarodowego), PHP Shinsho, Tōkyō 2004, 38–40.



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 59

ery Ōnin doprowadziła również do ucieczki wielu rzemieślników z Kioto 
do Sakai140. Ze względu na obecność wielu świątyń społeczność miejską 
zasilali także mnisi. Już w drugiej połowie XIV wieku w mieście wydano 
drukiem Rongo (Dialogi konfucjańskie), co sugeruje, że relatywnie wcześ-
nie ukształtowała się grupa odbiorców tego rodzaju tekstów fi lozofi cz-
nych141. W Sakai szczególną pozycję zyskali ludzie, których zaczęto okreś-
lać mianem utokunin  – ludźmi pełnymi cnoty, patrycjuszami. Ceniono 
u nich zatem nie tylko majątek, lecz także cnotę (toku). W założeniu 
powinna ona charakteryzować tych, którym się powiodło, wliczając 
w to kupców działających w sferze fi nansowej, dorabiających się na pożycz-
kach udzielanych chłopom na wysoki procent lub pod zastaw ich ziemi 
otaczającej miasto.

Kwestią wartą omówienia w tym miejscu są początki samorządności 
w Sakai. Powszechnie uważa się, że pierwotna instytucja, która z czasem 
przerodziła się w samorząd miejski, miała związki z chramem Aguchi 
Jinja w Minaminoshō. Prawdopodobnie od okresu nanbokuchō w chramie 
funkcjonowała rada do spraw festiwalu, który odbywał się w niej w pierw-
szych dniach 8. miesiąca księżycowego. Od XVI wieku właśnie na terenie 
Aguchi Jinja spotykali się członkowie rady zwanej egōshū (zgromadzenie, 
rada), która decydowała o zarządzaniu całym miastem142. Radę tę uważa 
się za główną instytucję samorządową Sakai. W północnej części miasta 
funkcję siedziby samorządu lokalnego pełnił prawdopodobnie inny chram 
shintō  – Sugawara Jinja, choć informacje na temat Kitanoshō są w tym 
przypadku mniej liczne. Analogiczny mechanizm działał we wsiach, gdzie 
lokalne ciała samorządowe wywodziły się najczęściej z rad przyświątyn-
nych. Według pamiętnika Shaken nichiroku miastem zarządzało 10 lub 
36  osób zgrupowanych w radę egōshū143. Mimo że istnienia rady raczej 
nie podaje się w wątpliwość, historycy do dziś nie mają pewności, jak 
była liczna oraz jakie miała kompetencje144. Kolejne wzmianki history -
cz ne na jej temat pochodzą dopiero z kroniki świątyni Ishiyama Honganji 
z roku 1531.

140 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 13.
141 Sakai no rekishi..., s. 66.
142 Ibidem, s. 67.
143 W tym kontekście pojawiają się tam nazwiska Miyake i Izumiya (ibidem, s. 92. Por. 

Toyoda T., Hōken toshi..., s. 49–50; Izumi C., Sakai..., s. 30–32).
144 Na przykład Kuwata Tadachika twierdzi, że członków egōshū było 36, z czego 

10 reprezentowało grupę majętnych właścicieli magazynów pod wynajem (naya) (Kuwata 
T., Sadō no rekishi..., s. 62). Podobnie uważa Aoyagi Masaru (Aoyagi Masaru, Sakai no haaku 
[Kontrola nad Sakai], w: Oda Nobunaga jiten [Leksykon Ody Nobunagi], praca zbiorowa, 
Shin Jinbutsu Ōraisha, Tōkyō 1991, s. 103).



60 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

W 1431 roku południowa część Sakai była tak majętna, że udało jej się 
wykupić z systemu podatkowego siogunatu w ramach swego rodzaju ryczałtu 
(jigeuke)145. Zgodnie z umową zawartą między Minaminoshō a siogunatem 
mieszczanie zobowiązali się do corocznego płacenia wyższego niż zwykle 
podatku, a siogun scedował na nich prawo prowadzenia czynności policyj-
nych, sprawowania sądów oraz zobowiązał się do nienakładania żadnych 
innych podatków w przyszłości. Był to dla miasta istotny krok na drodze 
do samorządności. Jednocześnie wzrost znaczenia chramu Aguchi Jinja 
oznaczał zerwanie z dotychczasową podległością tego przybytku i całego 
południowego Sakai od chramu Sumiyoshi Taisha146. Pod koniec XV wieku 
bardziej rozwinięte południowe Sakai zyskało kształt zwartego miasta, 
w którego granicach nie istniały już działki ziemi uprawnej147.

Na koniec warto poświęcić kilka słów kontaktom Sakai z kontynentem. 
Z edyktu sioguna dla rodu Shimazu z Satsumy (Kiusiu) dowiadujemy się, 
że w 1471 roku ponadlokalny objęty sankcją siogunatu handel Sakai sięgał 
do wysp Riukiu, dokąd wysyłano statki z zatoki Osaki. Emisariuszami byli 
mnisi zen. Statki omijały szlaki Wewnętrznego Morza Japońskiego, zajęte 
przez siły rodu Ōuchi, i przedostawały się do Satsumy drogą wokół połu-
dniowych brzegów wyspy Sikoku148. Tamtędy także pływały z Sakai misje 
do Chin. Położenie Sakai w pobliżu kanału Kii dawało wtedy istotną prze-
wagę nad portami położonymi dalej na północny zachód, które były nara-
żone na ataki fl oty rodu Ōuchi i lądowe walki wojny Ōnin. W 1469 roku 
dwa z trzech statków wysłanych wcześniej do Chin wróciły do Japonii wła-
śnie do Sakai (misje siogunatu i jego sojuszników). Od 1476 roku wszyst-
kie statki siogunatu wypływały do Chin z Sakai i tam wracały. Wydaje się, 
że właśnie szlakiem południowym dotarła do Sakai europejska broń palna 
z Tanegashimy149. Na złożoność kontaktów z południem Sikoku wska-
zują również fundacje świątyń buddyjskich i sintoistycznych budowanych 
w prowincji Tosa przez zamożnych kupców lub całe społeczności z Sakai150. 
Warto jednak zaznaczyć, że transport towarów przez Wewnętrzne Morze 
Japońskie nie zamarł zupełnie. W chramie Itsukushima Jinja zachował 
się zapis z 1525 roku, jaki na jego rzecz uczynili „wszyscy kupcy z Sakai”. 

145 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 46–47.
146 Sakai no rekishi..., s. 67–68. Por. Toyoda T., Hōken toshi..., s. 6.
147 Ibidem, s. 45.
148 Sakai no rekishi..., s. 84–85.
149 W roku 1543, gdy w Japonii pojawili się pierwsi Europejczycy, przywieźli z sobą 

nieznaną dotąd na Archipelagu broń palną. Nazwano ją tanegashima, od japońskiej wyspy, 
do której dotarł statek europejski (Udagawa Takehisa, Teppō denrai [Pojawienie się broni 
palnej], Chūō Kōron Shinsho, Tōkyō 1991, s. 2–3).

150 Sakai no rekishi..., s. 87.



 1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu 61

Podobnie jak w przypadku kupców z Hakaty wykupywali oni sobie pro-
tekcję piratów, którzy mieli bazę na wyspie Itsukushima151.

Misje do Chin składały się z części formalnej, którą stanowiła wyprawa 
do cesarskiej stolicy z prezentami od sioguna, oraz części nieformalnej – 
prowadzenia zwykłego handlu w ofi cjalnie otwartym do tego celu porcie 
Ningbo. Kupcy z Sakai najpierw inwestowali, pomagając siogunowi wypra-
wić statek, a następnie mieli możliwość prowadzenia opłacalnego handlu 
w Ningbo152. W kontekście wypraw do Chin przewijają się nazwiska nastę-
pujących rodów z Sakai: Yukawa, Ikenaga, Morita, Miyake, Hibiya, Kinuya, 
Konishi i innych153. Jak ważnym wydarzeniem był powrót statków z Chin 
do Sakai, świadczy notatka Kikō Daishuku pod datą 30. dnia 5. miesiąca 
1486 roku w Shaken nichiroku. Mnich nie ukrywa swojego zadowolenia 
i pisze o wielkiej radości, którą czuje154.

Samorządność i sukces gospodarczy Sakai w drugiej połowie XV wieku 
nie były prostymi konsekwencjami wykupienia z systemu podatków cen-
tralnych czy sytuacji politycznej w Japonii. Na powodzenie złożyło się 
wiele czynników. Można do nich zaliczyć przede wszystkim rozwinięte 
zaplecze rolnicze i rzemieślnicze, napływ do miasta specjalistów, bliskie 
związki z arystokracją i rodem cesarskim, a później także z siogunatem. 
Przyczynił się do tego również rozwój religijny i kulturalny, który przyniósł 
miastu warstwę oświeconych mnichów i kupców – późniejszych mistrzów 
ceremonii herbaty oraz mecenasów sztuki i szeroko pojętej kultury wyso-
kiej. Poza bogactwem materialnym te właśnie zjawiska skłoniły katolickich 
misjonarzy, którzy odwiedzili miasto, do nazwania go Wenecją Japonii155. 
W przypadku systemu politycznego podobieństwo polegało na tym, że radę 
egōshū tworzyło najprawdopodobniej 10 osób, tyle samo, ile wenecką 
Signorię156. Franciszek Ksawery (Francisco de Javier; 1506–1552), który przy-
był do Sakai na jesieni 1549 roku, wkrótce pisał do swoich zwierzchników 
w Goa na temat bogactwa i energii miasta, które doskonale, jego zdaniem, 
nadawało się na siedzibę portugalskiego punktu handlowego157. W okre-
sie pobytu Ksawerego w Sakai port ten był już jednym z największych

151 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 24–25.
152 Sakai no rekishi..., s. 88–89.
153 Ibidem, s. 88; Toyoda T., Hōken toshi..., s. 27, 32–34.
154 Daishuku notuje: Yorokobu beshi, yorokobu beshi, co dosłownie znaczy: „powinniśmy 

się cieszyć”, „cieszmy się”, „to wielka radość” (Shaken nichiroku..., s. 190).
155 Iezusu kaishi Nihon tsūshin (Raporty jezuitów z Japonii), red. Yanagiya Takeo, tłum. 

Murakami Naoshirō, t. 2, Yūshūdō, Tōkyō 1983, s. 231–232; Por. Sakai no rekishi..., s. 69.
156 Rząd Republiki Weneckiej. Należeli do niego doża, sześcioosobowa Mała Rada oraz 

trzech członków Trybunału (Quarantia).
157 Sakai no rekishi..., s. 83–84; Izumi C., Sakai..., s. 144–146.



62 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

miast w Japonii, prowadzącym ożywiony handel międzynarodowy z Koreą, 
Chinami i Europejczykami158. Wiek XVI, a zwłaszcza jego druga połowa, 
nazywany jest powszechnie w historiografi i japońskiej złotym wiekiem 
miasta (ōgon no hibi)159.

1.3. Miasta kupieckie w kontekście wydarzeń politycznych 
lat 1550–1600

Kluczowym procesem, który zaważył na historii obu miast w drugiej poło-
wie XVI wieku, były przemiany na japońskiej scenie politycznej prowadzące 
do stopniowego jednoczenia kraju po okresie wojen domowych przez kolejnych
przywódców wojskowych – Nobunagę oraz Hideyoshiego. Ze względu na to,
że pierwszy z nich podporządkował sobie tylko środkową Japonię, a dru-
giemu udało się zjednoczyć praktycznie cały kraj, polityka Nobunagi wpły-
wała przede wszystkim na Sakai, podczas gdy władza Hideyoshiego sięgnęła 
także położonej daleko na zachód od centrum japońskiej polityki Hakaty.

Pojawienie się sił jednoczących Japonię było możliwe z dwóch głów-
nych powodów. Po pierwsze, zapoczątkowany wojną ery Ōnin okres wojen 
domowych doprowadził do prawie całkowitej utraty politycznego znacze-
nia siogunatu. Dodatkowym ciosem dla Ashikagów było zamordowanie 
w 1565 roku sioguna Ashikagi Yoshiteru (1536–1565; siogun 1546–1565) 
przez Matsunagę Hisahidego, działającego w porozumieniu z rodem 
Miyoshi. Hisahide i Miyoshi wynieśli później do godności sioguna Ashikagę 
Yoshihidego (1538–1568; siogun 1568). Po drugie, w połowie XVI wieku 
dobiegał końca proces rozwoju terytorialnego i wewnętrznej konsolidacji 
domen znajdujących się pod kontrolą najważniejszych wojowników, którzy 
toczyli walki w okresie wojen domowych160. Panowie feudalni byli w stanie 
mobilizować coraz większe armie dzięki wykorzystaniu dużych oddziałów 
pieszych wojowników z poboru (chłopów). Oba czynniki miały znaczenie 
zwłaszcza dla tych panów, których ziemie leżały w regionie centralnym. 
Niektórzy z nich zaczęli myśleć o sięgnięciu po władzę nad stolicą.

Członkowie rodu Oda służyli jako wasale przy gubernatorach wojsko-
wych z rodu Shiba. Do roku 1558 Nobunaga, syn Nobuhidego (1508?– 1549), 
zdobył kontrolę nad skłóconym wewnętrznie rodem Oda, którego niewielkie 

158 Toyoda Takeshi szacuje, że na początku lat 30. XVI w. w Sakai było ponad 20 tys. 
mieszkańców (Toyoda T., Hōken toshi..., s. 45).

159 Tsunoyama S., Sakai..., s. 78.
160 Sasaki Gin’ya, William B. Hauser, Sengoku Daimyo Rule and Commerce, w: Japan 

Before Tokugawa, red. John W. Hall, Princeton University Press, Princeton 1981, s. 131.



 1.3. Miasta kupieckie w kontekście wydarzeń politycznych lat 1550–1600 63

lenno (łącznie osiem powiatów) znajdowało się w prowincji Owari na szlaku 
Tōkaidō, jednej z dwóch głównych dróg prowadzących do Kioto ze wschodu. 
W roku 1560 rywalizujący z Odami od kilku dekad Imagawa Yoshimoto 
(1519–1560) z prowincji Suruga postanowił wyprawić się na zachód, by 
pokonać Odów i spróbować zdobyć stolicę. W wąwozie nieopodal wsi 
Okehazama niewielkie siły Nobunagi dzięki zaskoczeniu i wykorzystaniu 
topografi i terenu pokonały jednak wielokrotnie liczniejszą armię Imagawów, 
a Yoshimoto poniósł śmierć161. Zwycięstwo to uwolniło wschodnią fl ankę 
Nobunagi od zagrożenia ze strony Imagawów i umożliwiło mu ekspansję 
na zachód, jednocześnie pozwalając wejść na regionalną scenę polityczną. 
W 1567 roku Nobunaga przeniósł się z zamku Komakiyama do nowej 
większej twierdzy nazwanej Gifu.

W 9. miesiącu tego samego roku Nobunaga wkroczył do Kioto i osadził 
na stanowisku sioguna swojego protegowanego  – Ashikagę Yoshiakiego 
(1537–1597; siogun 1568–1573). Postępowanie pana z Owari legitymizowały
list gratulacyjny od cesarza Ōgimachiego (1517–1593; ces. 1557–1586) 
z końca 1567 roku wystosowany z okazji zwycięstw (kesshō rinji) oraz pismo
od wysokiego rangą cesarskiego urzędnika Kanrojiego Tsunemoto zawierające 
zgodę cesarza na wkroczenie wojsk do stolicy pod warunkiem przestrzegania 
porządku162. W tym samym czasie Nobunaga zaczął używać nowej pieczęci, 
której znaki (tenka fubu – zdobycie orężem władzy nad krajem) stanowiły 
deklarację propagandową zapowiadającą szersze plany zjednoczeniowe163. 

Właśnie w tym okresie Nobunaga zainteresował się Sakai jako źródłem 
fi nansowania dalszej ekspansji. Tuż po wkroczeniu do stolicy wystoso-
wał żądanie do rady egōshū o wpłacenie 20 tysięcy kanme164 w gotówce 

161 Owada Tetsuo, Nobunaga no senryaku senjutsu (Strategia i taktyka Nobunagi), 
w: Oda Nobunaga no subete (Wszystko o Odzie Nobunadze), red. Okamoto Ryōichi, Shin 
Jinbutsu Ōraisha, Tōkyō 1987, s. 98–100. Por. Fujimoto Masayuki, Okehazama no tatakai 
(Bitwa pod Okehazamą), w: Oda Nobunaga jiten (Leksykon Ody Nobunagi), praca zbiorowa, 
Shin Jinbutsu Ōraisha, Tōkyō 1991, s. 209–218.

162 Imatani Akira, Nobunaga to tennō (Nobunaga a cesarz), Kōdansha, Tōkyō 2009, 
s. 25–29.

163 Termin tenka (ame ga shita) – to, co pod niebem – w omawianym okresie oznaczał 
cały kraj (rzadziej  – cały świat), choć mógł także oznaczać przede wszystkim środkową 
Japonię z Narą i Kioto, jako dwiema najważniejszymi historycznymi stolicami (Ikegami 
Hiroko, Shokuhō seiken to Edo bakufu [Polityka Nobunagi i Hideyoshiego a siogunat w Edo], 
w: Nihon no rekishi [Historia Japonii], t. 15, Kōdansha, Tōkyō 2002, s. 18).

164 Jednostka obliczeniowa gotówki. 1 kanme to 1000 monet miedzianych (monme) 
nawleczonych na sznur. Kanme (lub kan) to także jednostka masy, która odpowiadała 
ok. 3,75 kg. Jako jednostka masy 1 kan dzieliło się na 1000 monme. 1 monme odpowiadało 
z grubsza 1 mas, dziesiątej części malajskiego tahila (ang. tay, tais, chiń. liang, jap ryō, 
port. tael, taeis), który stanowił główną jednostkę obliczeniową dla obrotu srebrem w Azji.



64 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

na potrzeby wojska. Sakai odrzuciło te żądania165. Nie chcąc atakować 
miasta ze względu na ryzyko zniszczeń, pan z Owari wymógł na siogunie 
Yoshiakim stworzenie stanowiska zarządcy (daikan) tego portu, co sta-
nowiło dotkliwy cios dla samorządności Sakai. Wtedy też doszło do kon-
taktu Nobunagi z Imaiem Sōkyū, co zostanie dokładniej omówione dalej. 
Na początku 1569 roku Nobunadze udało się pobić wojska Miyoshich  – 
tradycyjnych sojuszników Sakai, które pojawiły się w okolicy portu. Po tej 
klęsce Tennōjiya Sōgyū w następujący sposób opisał w swoim dzienniku 
herbacianym chaos panujący w mieście:

[...] po 12. [dniu 1. miesiąca] w całym Sakai zapanowało poruszenie. [Już] od 12. mie-
siąca [poprzedniego roku] kopano fosy, stawiano wieże strażnicze i przygotowy-
wano wielkie ilości środków [tj. broni i zapasów], robiąc, co się da. Z całego miasta 
wywożono do Osaki i Hirano [cenne] przedmioty, jak również kobiety i dzieci166.

Mimo przygotowań do obrony miasto uległo Nobunadze bez walki. 
Po przekazaniu panu z Owari 20 tysięcy kanme port znalazł się pod jego 
kontrolą. Jak się miało okazać, pieniądze te odegrały ważną rolę w uzbro-
jeniu armii Nobunagi – zwłaszcza w broń palną, która dopiero pojawiała 
się na japońskich polach bitew167.

Po serii walk z przeciwnikami (rodami Asai, Takeda oraz samym 
Ashikagą Yoshiakim) Nobunadze udało się zjednoczyć pod swoją władzą 
około 20 prowincji w centralnym regionie Japonii. Jego domena rozciągała 
się od Okayamy na zachodzie do Fuchū w zdobytej na Takedach w roku 
1582 prowincji Kai na wschodzie. Nobunaga kontrolował te rozległe tereny 
z potężnej twierdzy Azuchi zbudowanej w latach 1576–1579 na południowy 
wschód od jeziora Biwa. Zamek był także symbolem jego władzy, wzniesienie 
tej budowli stanowiło ważny krok w planowanej realizacji idei tenka fubu168.

Siogunat pod fasadowym przywództwem Ashikagi Yoshiakiego istniał 
de facto do roku 1573, gdy ostatni siogun z tego rodu został wygnany ze sto-
licy przez Nobunagę (formalnie Yoshiaki zrzekł się tytułu sioguna dopiero 
w roku 1588). Pan z Owari nigdy nie przyjął tytułu sioguna, po upadku 
Ashikagów zgodził się jednak otrzymać rangi dworskie (między innymi 
wielkiego ministra prawej strony – udaijina), które wzmacniały legitymizację
jego władzy. Kres karierze Nobunagi położył spisek jednego z jego najbar-
dziej zaufanych dowódców – Akechiego Mitsuhidego (1528?–1582), który 

165 Aoyagi M., Sakai no haaku..., s. 103.
166 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 148.
167 Fujimoto Masayuki, Nobunaga no sensō (Wojna Nobunagi), Kōdansha, Tōkyō 2003, 

s. 227–230.
168 Ikegami H., Shokuhō seiken..., s. 74–77.



 1.3. Miasta kupieckie w kontekście wydarzeń politycznych lat 1550–1600 65

w roku 1582 otoczył swojego suwerena w stołecznej świątyni Honnōji i zmu-
sił go tym samym do samobójstwa169. Najstarszy syn Nobunagi, Nobutada 
(1557–1582), został okrążony w warownej rezydencji Nijō w Kioto i rów-
nież odebrał sobie życie.

Wieści o śmierci suwerena dość szybko dotarły do Hideyoshiego – jednego 
z jego najbardziej zdolnych i najwierniejszych dowódców. Oddelegowany 
wówczas do walki z rodem Mōri (podobnie jak Mitsuhide) prowadził 
oblężenie zamku Takamatsu w prowincji Bitchū. Hideyoshi umiejętnie 
wprowadził blokadę informacyjną, by załoga twierdzy nie dowiedziała się 
o śmierci Nobunagi, ponieważ groziło to podniesieniem morale obroń-
ców i uniemożliwieniem zdobycia zamku170. Pozbawiona nadziei załoga 
szybko przystała na ugodowe warunki Hideyoshiego i skapitulowała. 
Hideyoshi natychmiast zawarł także porozumienie z Mōrim Terumoto 
(1553–1625), co pozwoliło mu wyruszyć w kierunku stolicy. 13. dnia 6. mie-
siąca 1582 roku siły Hideyoshiego pokonały prawdopodobnie dwukrotnie 
słabszą armię Mitsuhidego pod Yamazaki nad rzeką Yodo, a Mitsuhide, 
mimo że zbiegł z pola walki, poniósł śmierć jeszcze tego samego dnia. 
Hideyoshi, jako ten, któremu udało się pomścić Nobunagę, odegrał klu-
czową rolę podczas ceremonii pogrzebowych swojego pana, co było 
wstępem do ofi cjalnego przejęcia po nim schedy171. W krótkiej kampanii 
zwieńczonej bitwą pod Shizugatake (1583) Hideyoshi pokonał trzeciego 
syna Nobunagi – Nobutakę (1558– 1583) – oraz popierającego go Shibatę 
Katsuiego (1522– 1583)172. Tym samym potwierdził swoją hegemonię nad 
środkową Japonią i zbudował fundament pod zjednoczenie całego kraju.

Proces obejmowania całej Japonii władzą Hideyoshiego trwał dziewięć 
lat. Nowy suweren, w odróżnieniu od Nobunagi, od początku postarał się 
o odpowiednią legitymizację swojej władzy – zarówno pod względem for-
malnym, jak i symbolicznym. W 1585 roku mianowano go kanclerzem 
(kan  paku), a rok później został wielkim ministrem stanu. Już w roku 1583 
Hideyoshi rozpoczął także budowę nowej fortecy w Osace, której rozmach 
miał przyćmić zniszczony zamek Nobunagi w Azuchi. Także w stolicy od 1587 
roku wznoszono dla niego pełen przepychu pałac Jurakudai (Jurakutei).

Kluczem do zdobycia kontroli nad Japonią były kolejne udane kampa-
nie wojskowe Hideyoshiego. W roku 1587 udało mu się podporządkować 

169 Nie wyklucza się również tezy, że Nobunaga zginął dopiero w płomieniach podpa-
lonej świątyni (Ikegami H., Shokuhō seiken..., s. 109–112).

170 Yamada Kuniaki, Sengoku no komyunikēshon (Komunikacja w okresie wojen domo-
wych), Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 2002, s. 2.

171 Owada Tetsuo, Hideyoshi no tenka tōitsu sensō (Wojna Hideyoshiego o zjednoczenie 
kraju), Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 2006, s. 51–57.

172 Ibidem, s. 63–69.



66 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

wyspę Kiusiu, w 1590 roku podbił leżące na wschodzie ziemie rodu Hōjō 
wraz z ich główną twierdzą w Odawarze, a dwa lata później podporządko-
wał sobie ostatnich niezależnych panów w prowincjach Mutsu i Dewa173. 
Tym samym Hideyoshi uzyskał kontrolę nad całą Japonią (w formie bez-
pośredniej lub wasalnej zależności) jako pierwsza siła polityczna po ponad 
stuleciu wojen domowych. Od tego czasu można mówić o okresie zjed-
noczenia kraju i zapanowaniu pokoju, symbolizowanym przez wydany już 
w roku 1586 Powszechny dekret o pokoju (Sō buji rei), który miał wytyczać 
linię polityczną nowego suwerena174. Dzięki zdolnościom i wysiłkom orga-
nizacyjnym Hideyoshiego wprowadzono także wiele rozwiązań, które miały 
umocnić jego kontrolę nad państwem. Należały do nich przede wszystkim 
wprowadzenie i realizacja dekretów z 1588 roku o zwalczaniu piractwa 
na Wewnętrznym Morzu Japońskim oraz o konfi skacie broni należącej 
do nie-samurajów (katanagari)175. W zakresie gospodarki zadbano również 
o ukończenie rozpoczętego przez Nobunagę sporządzania katastru ziem-
skiego176, prowadzonego na skalę ogólnokrajową w latach 1582–1597. Efektem 
tej procedury było wiele reform organizacyjnych na wsi i w miastach (ujedno-
licenie miar, podział ziemi uprawnej na klasy, formalny rozdział miast i wsi 
itd.)177. Po zjednoczeniu kraju w roku 1592 Hideyoshi przekazał tytuł kancle-
rza swojemu siostrzeńcowi Hidetsugu (1568–1595), a sam przyjął honorowy 
tytuł taikō, przysługujący byłym kanclerzom i wielkim ministrom stanu178.

Władza Hideyoshiego jako wojskowego suwerena Japonii miała swoje 
odbicie także w polityce zagranicznej. Od 1592 roku ofi cjalnie promował 
on handel międzynarodowy, przez wdrożenie systemu wystawiania listów 
żelaznych umożliwiających kupcom prowadzenie handlu międzynarodowego 
pod egidą suwerena (tzw. listy z czerwoną pieczęcią – goshuinjō). Z drugiej 
strony w latach 1592 i 1597 doszło do dwóch zaplanowanych przez niego 
na szeroką skalę inwazji na Półwysep Koreański179. Istnieje wiele teorii 

173 Prowincje w regionie Tōhoku.
174 Rozumiany przez Hideyoshiego jako zakaz wojen prywatnych między wojownikami 

(Sō buji rei, w: Kokushi daijiten [Wielki słownik historii Japonii], Yoshikawa Kōbunkan, 
Tōkyō 1997 [edycja elektroniczna]).

175 Fujiki Hisashi, Katanagari (Polowanie na miecze), Iwanami Shinsho, Tōkyō 2005, 
s. 38–39.

176 Wakita Osamu, Hideyoshi no keizai kankaku (Zmysł ekonomiczny Hideyoshiego), 
Chūkō Shinsho, Tōkyō 1991, s. 44–51.

177 Miyamoto Kenji, Kenchikuka Hideyoshi (Architekt Hideyoshi), Jinbun Shoin, Tōkyō 
2000, s. 50.

178 Taikō, w: Nihon daihyakka zensho... Por. J. Tubielewicz, Historia..., s. 456.
179 Tylko w pierwszej fazie inwazji przerzucono na kontynent około 160 tys. ludzi 

(Bunroku, Keichō no eki, w: Kokushi daijiten...).



 1.3. Miasta kupieckie w kontekście wydarzeń politycznych lat 1550–1600 67

na temat przyczyn podjęcia przez Hideyoshiego decyzji o ataku. Wydaje się 
jednak, że zasadniczym celem było skierowanie na zewnątrz energii tysięcy 
samurajów, którzy w okresie pokoju zostali pozbawieni szans na podboje 
wewnątrz kraju, i jednoczesne zapewnienie im zgodnie z logiką okresu 
wojen domowych możliwości uzyskania nagród za dotychczasową służbę 
w postaci ziemi i łupów180. Trudną do ocenienia rolę mogły odgrywać także 
emocje i osobiste ambicje Hideyoshiego (prawdopodobnie pierwsze myśli 
o inwazji na Koreę i Chiny pojawiły się już w 1585 roku)181 czy też chęć 
utrzymania jego władzy nad Archipelagiem182. Mimo początkowych suk-
cesów (zajęcie Seulu i Pjongjangu) kampanie na Półwyspie przerodziły się 
w długi i wyniszczający konfl ikt o charakterze wojny partyzanckiej, w który 
już w 1593 roku włączyły się Chiny.

Początek zainteresowania Hideyoshiego Hakatą można datować 
na rok  1586  – prawdopodobnie ze względu na wspomniane tu początki 
planów inwazyjnych. Po udanej pacyfi kacji Kiusiu w roku 1587 osobi-
ście odwiedził on zniszczone w walkach miasto i obiecał je odbudować183. 
Przez około miesiąc bawił w Hakozaki, nieopodal portu. Jednocześnie wła-
dzę nad Hakatą po zmarłym w 1587 roku Sōrinie otrzymał wierny wasal 
Hideyoshiego  – Kobayakawa Takakage, co umocniło kontrolę kanclerza 
nad tym miastem184.

Zainteresowanie strategicznie położonym portem zwiększyło się, gdy 
na początku kolejnej dekady Hideyoshi zaczął realizować plan inwazji. 
Położony najbliżej Korei region na północy wyspy Kiusiu, a w szczególności 
okolice portu Hakata, uznano za najdogodniejsze zaplecze dla armii inwa-
zyjnej185. Tam też zaplanowano przygotowanie wojsk do przeprawy, zgro-
madzenie środków desantowych oraz zaopatrzenia. W 1591 roku z rozkazu 
Hideyoshiego wzniesiono zamek w Nagoi – niewielkiej miejscowości w pobliżu 
Karatsu, który miał służyć jako jego kwatera główna na czas inwazji186.

180 Owada T., Hideyoshi..., s. 264.
181 Hideyoshi wspominał o tym w liście do jednego z wasali zaledwie trzy miesiące 

po uzyskaniu tytułu kanclerza (Owada T., Hideyoshi..., s. 263).
182 Jacek Mendyk, Toyotomi Hideyoshi (1537–1598), Wydawnictwo TRIO, War-

szawa  2009, s.  63. Na temat roli Półwyspu w japońskim myśleniu o bezpieczeństwie 
i w zbiorowej pamięci w średniowieczu oraz później (w kontekście inwazji mongolskich) 
zob. Taku Tamaki, Deconstructing Japan’s Image of South Korea, Palgrave Macmillan, New 
York 2010, s. 89.

183 Kudō S., Hideyoshi to Hakata..., s. 95–104.
184 Ibidem, s. 122–123.
185 Wyżej była mowa na temat inwazji mongolskich, do których – z tych samych przy-

czyn – doszło także w regionie Hakaty.
186 Por. Ikegami H., Shokuhō seiken..., s. 294.



68 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

Podobnie jak w przypadku Sakai pośrednia kontrola nad Hakatą oznaczała 
koniec samorządności portu. Kres partyzanckiej wojnie w Korei położyła 
dopiero śmierć Hideyoshiego w roku 1598, po której ciężar polityki japoń-
skiej znów przesunął się do centrum kraju, a później na wschód.

W cieniu dwóch przywódców wojskowych rozwijała się kariera Tokugawy 
Ieyasu (1542–1616; siogun 1603–1605). W 1560 roku – jako zakładnik Imagawy 
Yoshimoto – znalazł się w bitwie pod Okehazamą, po której dostał się w ręce 
Nobunagi. Jeszcze w tym samym roku wszedł z nim w sojusz, w którym
lojalnie trwał aż do śmierci Nobunagi w 1582 roku. Po przejęciu władzy przez 
Hideyoshiego Ieyasu niechętnie i po początkowym zbrojnym oporze przy-
jął zwierzchnictwo Hideyoshiego. Zachował przy tym jednak niezależność 
na wschodzie. Po pokonaniu przez Hideyoshiego rodu Hōjō w 1590 roku 
Ieyasu zgodził się na przesiedlenie do przejętego od nich regionu Kantō. 
Tam jeszcze umocnił swoją względnie niezależną pozycję wojskową, ekono-
miczną i polityczną i stał się drugim najpotężniejszym wojownikiem w kraju.

W 1600 roku, czyli dwa lata po śmierci Hideyoshiego, w bitwie 
pod Sekigaharą Ieyasu zdobył hegemonię nad Japonią dzięki pokonaniu sił 
Ishidy Mitsunariego. Mimo że obaj wojownicy twierdzili, iż bronią intere-
sów małoletniego syna Hideyoshiego – Hideyoriego (1593–1615), zwycię-
stwo to otworzyło Ieyasu drogę do faktycznej władzy nad Japonią i tym 
samym zakończyło długi okres wojen domowych. Prowincja Chikuzen wraz 
z Hakatą przypadła rodowi Kurodów, którzy zastąpili Kobayakawów187. 
Kuroda Nagamasa (1568–1623) wybudował nową twierdzę Fukuoka, od któ-
rej nazwę wzięło jego lenno, miasto przyzamkowe (z czasem wchłonęło ono 
Hakatę) oraz późniejsza prefektura. Z kolei Sakai znalazło się pod bezpo-
średnią kontrolą siogunatu Tokugawów, którzy w latach 1614–1618 sfor-
malizowali ją poprzez odtworzenie w porcie instytucji ofi cjalnego zarządcy 
wojskowego (bugyō)188.

1.4. Podsumowanie

Zarówno Hakata, jak i Sakai od najwcześniejszego okresu zawdzięczają swój 
rozwój doskonałemu położeniu geografi cznemu. Oba miasta leżą w natural-
nych zatokach, na przecięciu wielu szlaków komunikacyjnych używanych 
od starożytności (zwłaszcza Hakata). Hak ata, dzięki  bezpośredniej bliskości

187 Kobayakawowie w nagrodę za zdradę armii zachodniej pod Sekigaharą i przejście 
na stronę Ieyasu otrzymali prowincję Bizen z Okayamą (Kudō S., Hideyoshi to Hakata..., 
s. 184–184).

188 Sakai bugyō, w: Kokushi daijiten...



 1.4. Podsumowanie 69

kontynentu, a Sakai – politycznego i gospodarczego centrum Japonii, stano-
wiły dwa przeciwległe punkty połączone Wewnętrznym Morzem Japońskim, 
najważniejszą arterią komunikacyjną zachodniej części kraju oraz ostatnim 
odcinkiem łączącym centrum polityczne i gospodarcze Japonii z Chinami 
i Koreą. Jak wspomniano wyżej, rozwój obu miast nie przebiegał tak samo. 
Hakata od starożytności pełniła funkcję wrót handlowych do Japonii, 
a Sakai zyskało na znaczeniu przede wszystkim w okresie wojen domo-
wych (po 1467 roku). Ostatecznie jednak w połowie XVI wieku właśnie te 
dwa miasta stanowiły największe centra handlu międzynarodowego oraz 
odgrywały kluczową rolę w ofi cjalnych kontaktach z Chinami za panowa-
nia kilku kolejnych dynastii.

Ta wyjątkowa pozycja na mapie japońskiego handlu doprowadziła 
do wytworzenia się w obu miastach podobnej struktury społeczno-eko-
nomicznej. Mimo niedoboru źródeł z okresu średniowiecza nie mamy 
wątpliwości, że to kupcy stanowili siłę napędową obu ośrodków. Kontakty 
i związki pomiędzy kupcami z obu miast, które znalazły swój wyraz także 
w fundacjach na Itsukushimie czy w handlu prowadzonym w basenie 
Wewnętrznego Morza Japońskiego, doprowadziły do powstania w obu 
portach względnie jednolitej warstwy majętnych kupców. Posiadali oni 
kapitały wystarczające do prowadzenia handlu międzynarodowego, jak rów-
nież brali czynny udział w życiu kulturalnym i artystycznym w środowisku 
mnichów zen oraz wojowników. Mieli dostęp do luksusowych towarów 
oraz dzieł sztuki importowanych z kontynentu. Ta właśnie grupa w dalszej 
części pracy będzie nazywana elitą kupiecką Japonii. Warto jednak zastrzec, 
że w omawianym okresie podział na kupców i przedstawicieli innych grup 
społeczno-ekonomicznych był wciąż jeszcze płynny. Co więcej, sami kupcy 
utrzymywali się nie tylko z handlu, lecz także byli posiadaczami ziemskimi. 
Przykładem może tu być wspominany wyżej ród Okunodō z Hakaty189. 
Poza tym coraz większe znaczenie zyskiwał obrót kapitałem (pożyczki) 
oraz inwestycje i zarządzanie kopalniami srebra lub miedzi na podstawie 
przywilejów otrzymywanych od panów feudalnych190. Kwestie pochodze-
nia XVI-wiecznych majątków kupieckich zostaną dokładniej omówione 
w następnym rozdziale.

W przypadku Sakai obrazu kupieckiej dominacji w mieście dopełnia 
pojawienie się samorządu lokalnego  – rady egōshū. W źródłach doty-
czących Hakaty brakuje informacji na temat istnienia podobnej instytu-
cji. Trudno orzec, czy miasto miało lub starało się utrzymać względną nie-
zależność. Wydaje się, że w porównaniu z Sakai najpierw dwór, a później

189 Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 56.
190 Ibidem, s. 79.



70 1. Hakata i Sakai – geografi a i historia

wojownicy znacznie ściślej kontrolowali port na Kiusiu. Wiąże się to z tym, 
że począwszy od okresu Nara (710–794) do okresu Kamakura w pobliskim 
Dazaifu – a następnie w samej Hakacie – utworzono wiele instytucji, które 
miały nadzorować kontakty z kontynentem oraz strategicznym regionem 
północnego Kiusiu. Nie ulega wątpliwości, że Hakata była tak cennym 
ośrodkiem handlu, że zamknięcie tamtejszego portu nie leżało w interesie 
żadnego z rywalizujących o miasto rodów wojowników. Warto tu zazna-
czyć, że zwierzchność nad oboma miastami przez długi okres była podzie-
lona pomiędzy często konkurujące z sobą rody wojowników, lecz zwykle 
udawało im się unikać wprzęgnięcia w konfl ikty okresu wojen domowych, 
które zagroziłyby im zniszczeniem. Hakata ucierpiała z tej przyczyny dopiero 
w latach 80. XVI wieku.

Proces jednoczenia Japonii przez Nobunagę i Hideyoshiego w istotny 
sposób wpłynął na oba miasta portowe. Strategiczne położenie i zasobność 
Sakai stały się przyczyną zainteresowania pana z Owari, który – objąwszy 
władzę nad centralnym regionem Japonii – pod koniec lat 60. XVI wieku 
odebrał społeczności miejskiej Sakai jej dotychczasową samorządność. 
W przypadku Hakaty, gdzie możliwości zarządzania portem przez mieszczan 
były i tak ograniczone przez władzę rodu Ōtomo, dzięki zainteresowaniu 
Hideyoshiego w przededniu inwazji na Koreę doszło do krótkiego okresu 
rozwoju. Jego podstawą była odbudowa portu po zniszczeniach lat 80., 
a bezpośrednimi czynnikami wspieranie przez Hideyoshiego handlu oraz 
jego dbałość o zaopatrzeniowe zaplecze podczas kampanii na Półwyspie 
Koreańskim. Przejęcie władzy przez Tokugawę Ieyasu nie wniosło tu zna-
czących zmian. Negatywne dla obu miast przemiany miały nastąpić dopiero 
kilka dekad później w okresie ograniczania handlu oraz stopniowego wpro-
wadzania izolacji Japonii. Kwestie te wykraczają jednak poza ramy niniej-
szej pracy. Zainteresowanie suwerenów Japonii oboma portami zostanie 
omówione dokładniej w dalszej części pracy na przykładzie relacji z przed-
stawicielami elity kupieckiej (zob. podrozdział 4.2.). 



R O Z D Z I A Ł  2

Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

2.1. Genealogie, majątek, wpływy – 
pozycja w społeczności lokalnej

Informacje źródłowe w tekstach paraliterackich, które pozostawili po sobie 
przedstawiciele omawianej grupy kupców, nie wystarczają do p rzeprowa-
dzenia szeroko zakrojonych badań dotyczących ekonomicznej strony pro-
wadzonych przez nich interesów. Wydaje się jednak, że można na podsta-
wie tych źródeł wysnuć najważniejsze wnioski na temat ich pochodzenia 
społeczno-ekonomicznego i pozycji w społeczności lokalnej, jak również 
spróbować opisać związek między treścią pozostawionych przez nich tek-
stów a społeczno-historycznym kontekstem w duchu nowego historycyzmu.

Kupcy z XVI-wiecznej Hakaty i Sakai najczęściej wywodzili się z osia-
dłych w tych miastach rodzin o tradycjach handlowych, lecz zdarzali się 
wśród nich i kupcy w pierwszym pokoleniu. Dysponujemy informacjami 
na temat przeszłości kilku rodzin kupieckich – Shimai, Kamiya, Tennōjiya 
(Tsuda), Imai  – których przedstawiciele tworzyli elitę Hakaty i Sakai 
w drugiej połowie XVI wieku. Informacje te pochodzą przede wszystkim 
z tekstów z gatunku keizu (także: keifu, yuisho), czyli genealogii z początku 
okresu Edo (1603–1868). Podstawowymi utworami, którymi dysponujemy, 
są Shimaike keizu (Genealogia rodu Shimai)1, Shimaike yuishogaki (Zapiski 
o pochodzeniu rodu Shimai)2 oraz krótsze teksty powstałe na ich pod-
stawie. Poza głównym celem, którym było odtworzenie (lub stworzenie) 
linii genealogicznej, doprowadzonej zwykle do średniowiecza lub okresu 
Azuchi-Momoyama (1573–1603), teksty te stanowiły także zapis godnych 

1 Shimaike keizu..., s. 102–117.
2 Shimaike yuishogaki (Zapiski o pochodzeniu rodu Shimai), w: Fukuoka kenshi. Kinsei 

shiryō hen, t. 6, Fukuoka han machikata (Historia prefektury Fukuoka. Źródła nowożytne. 
Mieszczaństwo lenna Fukuoka), cz. 1, Nishi Nihon Bunka Kyōkai, Fukuoka 1987, s. 117–136.



72 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

zapamiętania czynów osób przewodzących rodzinie przez kolejne pokole-
nia. Można je w tym sensie porównać do starożytnych i średniowiecznych 
rerum gestarum z europejskiego kręgu kulturowego.

Trudno określić czas spisania Genealogii rodu Shimai, lecz na podstawie 
danych porównawczych można szacować, że zaczęła powstawać w drugiej 
połowie XVII wieku3. W związku z tym, podobnie jak w przypadku two-
rzonych wówczas genealogii rodów samurajskich, występuje w niej istotna 
różnica chronologiczna pomiędzy okresem powstania a lokalizacją czasową 
najwcześniejszych opisywanych wydarzeń. W Genealogii rodu Shimai wynosi 
ona sześć pokoleń. W większości przypadków skutkowało to najczęściej 
celowym zniekształcaniem przeszłości własnego rodu, którego początki są 
w związku z tym z punktu widzenia współczesnego badacza mało wiary-
godne. Zwykle twórcom chodziło o podniesienie prestiżu rodziny poprzez 
mitologizację przeszłości, w którą wplatano znamienite postaci historyczne, 
często o znaczeniu ogólnojapońskim. Widać to wyraźnie na przykładzie 
Genealogii rodu Shimai. Mamy tu do czynienia z prawdopodobnie wiary-
godną listą imion kilku bezpośrednich przodków Sōshitsu oraz zmitolo-
gizowanym obrazem praprzodka rodu, za którego uznano bohatera wiel-
kiego formatu. Prawdopodobnie także założyciel rodu jest postacią fi kcyjną. 
Najbliższa chronologicznie powstaniu tekstu część genealogii może być 
jednak uznana za bardziej wiarygodną, ponieważ kompilatorzy z okresu 
Edo  – najprawdopodobniej członkowie rodziny Shimai  – wykorzystali 
liczne źródła z czasu życia Sōshitsu, przede wszystkim jego koresponden-
cję. W przypadku sześciu pokoleń poprzedzających Sōshitsu zabrakło tego 
rodzaju podstawy, dlatego osoby te fi gurują w Genealogii najczęściej bez 
jakichkolwiek opisów. Ze względu na swoje czyny Sōshitsu został uznany 
za osobę, która przyniosła rodowi Shimai największą chwałę. Rzeczywiście 
nie ulega wątpliwości, że to właśnie jego zasługi posłużyły następcom jako 
okazja do stworzenia Genealogii sięgającej z natury rzeczy dalej w przeszłość.

Za założyciela rodu Shimai uznano niejakiego Fujiwarę Shigenoriego, 
który miał sprawować funkcję shuri4 w randze suke5 (shuri no suke). 
Shigenori miałby być w 51. pokoleniu potomkiem Fujiwary Fusasakiego 
(681–737), drugiego syna Fujiwary Fuhito (659–720) i tym samym wnuka 
Fujiwary no Kamatariego (614–669)6. Za praprzodka rodu Shimai uznano 

3 Tanaka T., Shimai Sōshitsu..., s. 21–22.
4 Chodzi tu o jedną z funkcji (shiki) w ramach systemu ritsuryō, odnoszącą się do napraw 

pałacu cesarskiego i budynków w stolicy (Nihonshi jiten [Słownik historii Japonii], praca 
zbiorowa, Kadokawa Shoten, Tōkyō 1996, s. 515).

5 Drugi w hierarchii tytuł sprawowania funkcji shiki. Pierwszy nosił nazwę kami, trzeci 
jō, a czwarty sakan (Nihonshi jiten..., s. 482–483).

6 Shimaike keizu..., s. 102.



 2.1. Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej  73

zatem historycznego założyciela najbardziej wpływowego rodu arystokra-
tycznego w Japonii. Z kolei Fusasaki był założycielem tak zwanej północnej 
linii Fujiwarów (hokke), która uzyskała supremację polityczną na początku 
drugiej dekady IX wieku. Sam Kamatari, jak zapisano w Genealogii, miał 
być dalekim potomkiem bóstwa shintō imieniem Amenokoyane (Żałobnik 
Niebiański)7, boskiego protoplasty starożytnego rodu Nakatomi, z którego 
pochodzą Fujiwarowie. To jedyna informacja na temat Shigenoriego zawarta 
w Genealogii, co dobrze ukazuje cel spisania omawianego tekstu, którym 
było nadanie świetności swojej rodzinie.

Kolejne cztery pokolenia rodu nosiły nazwisko Fuji. Być może powstało 
ono z przekształcenia nazwiska Fujiwara lub  – co bardziej prawdopo-
dobne – stanowiło jedynie pretekst do wplecenia Fujiwarów do Genealogii. 
Nazwisko Fuji mieli nosić Shigemasa (Shigeaki?), Shigeyoshi, Shigechika 
i Shigetoyo, którzy – według kompilatorów – nosili dworskie tytuły suke 
i jō przypisane do funkcji związanych przede wszystkim z fi nansami pań-
stwowymi (Kazueryō) i podatkami (Shuzeiryō). Według Genealogii dopiero 
ojciec Sōshitsu, Jirōemon Shigehisa, zmienił nazwisko na Shimai. On także 
jako pierwszy nie miał tytułu sprawowanej funkcji dworskiej, co może 
sugerować, że dopiero jego postać jest bliższa rzeczywistości historycznej.

Doszukiwanie się własnych korzeni wśród znamienitych starożytnych 
rodów arystokratycznych było typowe dla średniowiecza i początku nowo-
żytności. W jeszcze większym stopniu dotyczyło to wojowników. Dwa 
z trzech rodów samurajskich rywalizujących o kontrolę nad Hakatą (Shōni 
i Ōtomo) także wywodziły swoje korzenie z północnej linii Fujiwarów. 
W przypadku elity kupieckiej mamy więc do czynienia ze zjawiskiem naśla-
dowania wojowników. Szukanie przez kupców przodków, którzy byli wspólni 
dla nich oraz wojowników, z jednej strony mogło prowadzić do zbliżenia 
między obiema grupami, z drugiej zaś  – do podwyższania swojej warto-
ści przez kupców. Podporządkowani wojownikom kupcy z Hakaty często 
przyjmowali po prostu ich rodowych protoplastów jako swoich własnych. 
Niewykluczone, że było tak również w przypadku rodu Shimai. Wspominany 
wcześniej Shin Suk-ju, odwiedzający prowincję Chikuzen w 1471 roku, 
odnotował wiele osób posługujących się tam nazwiskami Fujiwara i Fuji8. 
Sposób konstrukcji tekstu oraz treść Genealogii wyraźnie zatem obrazują 
kontekst społeczno-historyczny średniowiecznego środowiska kupców. 
Rosnące znaczenie rodów kupieckich przekładało się na tworzenie odpo-
wiadających mu narracji w genealogiach.

7 Kojiki czyli Księga dawnych wydarzeń, tłum. i oprac. Wiesław Kotański, Państwowy 
Instytut Wydawniczy, Warszawa 1986, s. 67, 315.

8 Tanaka T., Shimai Sōshitsu..., s. 21–22.



74 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

Biograf Shimaia Sōshitsu – Tanaka Takeo – zwraca uwagę, że w drugiej 
połowie XVI wieku wśród rodów kupieckich Hakaty był także inny ród 
noszący nazwisko Fuji. Sugeruje on również, że przekazywany w rodzie 
Fuji-Shimai element imienia „shige” może mieć związek z innymi ówcze-
snymi kupcami z Hakaty  – Sō Ieshigem oraz Fujim Shigemurą. Wpływ 
na treść Genealogii mógł mieć zatem także wysoki stopień skoligacenia 
rodów kupieckich w ówczesnej Hakacie9. Niezależnie od tego, że trudno 
ustalić, w jakim stopniu Genealogia odpowiada rzeczywistej historii rodu, 
stanowi ona wierne odbicie stosunków w późnośredniowiecznej Hakacie, 
jak również typowy przykład tego typu tekstu z okresu Edo. Na temat rodo-
wodu rodziny Shimai z dużą dozą pewności można powiedzieć jedynie to, 
że pochodziła ona z lokalnych zasiedziałych rodów kupieckich z Hakaty 
oraz że Sōshitsu – wedle informacji kompilatora Genealogii z XVII wieku – 
był jej pierwszym wyróżniającym się przedstawicielem. Działalność Sōshitsu 
opisana w Genealogii zostanie omówiona w dalszej części pracy.

Drugim kupieckim rodem z Hakaty, na którego temat istnieją przekazy 
genealogiczne, jest rodzina Kamiya. Obecnie dwa oryginalne egzemplarze 
Kamiya ke yuishogaki (Zapiski o pochodzeniu rodu Kamiya) znajdują się 
w zbiorach przedstawicieli dwóch gałęzi rodziny Kamiya w Tokio i Fukuoce 
i nie są dostępne dla większości badaczy. Zapiski o pochodzeniu rodu 
Kamiya zostały opracowane i przeanalizowane przez znawczynię dziejów 
Hakaty – Takeno Yōko10. Dalsza analiza opiera się na wynikach jej badań.

Początków rodu Kamiya można doszukiwać się w rodzinie Kanbara, 
której przedstawiciel pełnił funkcję przyświątynną w bliżej nieokreślonym 
chramie Hachimana. Z pewną dozą prawdopodobieństwa można twierdzić, 
że chodzi tu o Hakozakigū w Hakozaki nieopodal Hakaty. W roku 1185 
Hakozakigū został podporządkowany potężnemu chramowi Iwashimizu 
Hachimangū z miasta Hachiman. Wakita Haruko zwraca jednak uwagę, 
że przypisywanie przodkom uczestnictwa w życiu przyświątynnym było 
w średniowieczu jednym z charakterystycznych motywów w tworzeniu 
genealogii rodzinnych11. Jeśli przodkowie rodziny Kamiya rzeczywiście 
byli związani z Hakozakigū, pociągałoby to za sobą istotne konsekwencje. 
Ponieważ chram w Hakozaki aktywnie uczestniczył w handlu międzyna-
rodowym, mogli mieć oni szansę na uczestnictwo w lukratywnej wymianie 
z kontynentem12. Niestety nie sposób stwierdzić, kiedy ewentualnie taka 
działalność mogła się rozpocząć.

9 Ibidem, s. 25–27.
10 Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 48–52.
11 Ibidem, s. 50.
12 Ibidem, s. 49.



 2.1. Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej  75

Pierwszym znanym z imienia przedstawicielem rodziny był niejaki Eifu 
(?–1507). Uczestniczył on w handlu międzynarodowym. Jego syn, Kazue, 
w roku 1540 udał się do chińskiego Ningbo jako jeden z ważniejszych 
uczestników wyprawy handlowej zorganizowanej przez Ōuchiego Yoshitakę. 
W Ningbo Kazue odprawił buddyjską komemorację w intencji swojego ojca 
w 33. rocznicę jego śmierci. Informacja na ten temat znajduje się w nie-
pozbawionym ambicji poetyckich opisie tej podróży autorstwa mnicha 
Sakugena Shūryō13. Według niego Chińczycy przyjęli Kazuego lepiej niż 
innych japońskich kupców. Wydaje się, że wyprawa do Chin była udana 
dla Kazuego, dzięki czemu umocnił on pozycję swojej rodziny w Hakacie 
i w społeczności kupców międzynarodowych14. Sakugen Shūryō uczest-
niczył w wyprawie do Chin także w roku 154715. W opisie z tej wyprawy 
pojawia się niejaki Kamiya Shinkurō, o którym jednak nic więcej nie wia-
domo. Dowodzi to natomiast ciągłej obecności rodu Kamiya w ofi cjalnym 
handlu z Chinami.

Ród Kamiya nie zajmował się wyłącznie handlem międzynarodowym. 
Ważnym elementem jego działalności były interesy w branży wydobyw-
czej, w szczególności eksploatacja kopalń srebra. Prawdopodobnie brat 
Eifu, Jutei16, w 1526 roku odkrył złoża srebra w lasach prowincji Iwami, 
gdzie szybko rozpoczęto wydobycie tego kruszcu (kopalnie Iwami Ginzan). 
Prawdopodobnie w tym okresie ród Kamiya otrzymał przywilej eksploatacji 
złóż od rodu Ōuchi, któremu był podporządkowany. Od 1533 roku Jutei 
ściągał do Iwami specjalistów od wytopu metali i przyczynił się do roz-
woju miasta wokół kopalni. Można domniemywać, że to właśnie kontakty 
z kontynentem rodziny Kamiya i całej społeczności kupieckiej z Hakaty 
doprowadziły do przedostania się z kontynentu nowoczesnej metody uzy-
skiwania srebra, tak zwanej kupelacji17, którą po raz pierwszy w Japonii 
zastosowano właśnie w Iwami. Rozpowszechniła się ona później w całym 
kraju. Warto dodać, że dzięki przywilejom otrzymanym od rodu Ōuchi 
jeszcze przed odkryciem srebra w Iwami ród Kamiya zajmował się kopal-
niami miedzi w Sagi18.

Wydaje się, że ród Kamiya i sam Jutei wzbogacili się na wydobyciu sre-
bra i miedzi. Kruszce były transportowane z wybrzeży Morza Japońskiego 

13 Chodzi o tekst pt. Shotoshū (Zbiór dotyczący pierwszej przeprawy przez morze) 
(ibidem, s. 51).

14 Ibidem, s. 52.
15 Saitoshū (Zbiór dotyczący ponownej przeprawy przez morze) (ibidem, s. 78).
16 W Zapiskach o pochodzeniu rodu Kamiya fi guruje jako syn Kazue, jednak jest 

to prawdopodobnie błąd późniejszych kopistów tekstu (ibidem, s. 78).
17 Metoda polega na utlenieniu ołowiu z rozgrzanego stopu ołowiu i metali szlachetnych.
18 Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 80.



76 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

wzdłuż szlaku morskiego San’indō do Hakaty. Ród Kamiya najprawdo-
podobniej dysponował własnymi statkami. Według informacji Sakugena 
Shūryō, zamieszczonych we wspomnianym opisie podróży, sam Jutei nie 
udawał się do Chin i pozostawał w Hakacie, lecz istotnie przyczyniał się 
do odpowiedniej organizacji wypraw. Srebro stało się wkrótce (po 1537 roku) 
jednym z podstawowych towarów wywożonych z Japonii, a wzrost eks-
portu w latach 1542–1544 wiązał się bezpośrednio ze zwiększeniem wydo-
bycia w kopalniach w Iwami oraz w Ikuno. Rozwój kopalń doprowadził 
do zwiększenia się wymiany towarowej z kontynentem oraz zaintereso-
wał kupców europejskich, którzy w połowie XVI wieku rozpoczęli han-
del z Japonią, w szczególności na Kiusiu19. Japońskie srebro szybko stało 
się istotnym elementem całego systemu handlu w Azji. Pamięć o postaci 
i dokonaniach Juteia była tak trwała w środowisku kupców z Hakaty, 
że jeszcze w 1610 roku Sōshitsu – bliski znajomy domu Kamiya – stawiał 
go za wzór cnót kupieckich20.

Po upadku rodu Ōuchi (1551) ród Kamiya związał się z nowymi pana-
 mi prowincji Chikuzen i Buzen – rodziną Ōtomo. Wiadomo, że syn Juteia –
Sōsetsu  –  korespondował z Sōrinem, który nakłaniał go, aby wrócił 
do Hakaty. Wydaje się więc, że Sōsetsu opuścił miasto po jego zniszczeniu 
w roku 155921. Jeszcze mniej wiadomo o niejakim Kikiku, także członku 
rodu Kamiya, który w tym okresie działał w otoczeniu Sōrina. Synem 
Sōsetsu mógł być urodzony w roku 1553 Sōtan, choć nie ma na to dowo-
dów. Pierwszą pewną informacją jest to, że w roku 1586 Sōtan mieszkał 
w Karatsu, niewielkim porcie oddalonym o około 55 km od Hakaty, która 
została ponownie zniszczona w roku 158022.

W przypadku rodu Kamiya wizerunek rodziny kupieckiej utrwa-
lony w Zapiskach o pochodzeniu jest znacznie bliższy rzeczywistości niż 
w Genealogii rodu Shimai. Dzieje przodków Sōtana są znacznie lepiej 
uchwytne źródłowo także dzięki opisom z podróży Sakugena Shūryō, 
przedstawiających Kazuego jako jedną z najważniejszych postaci biorących 
udział w ofi cjalnej wyprawie do Chin. Podobnie jak w przypadku rodziny 
Shimai ród Kamiya od przynajmniej kilku pokoleń był silnie umocowany 
w społeczności kupieckiej Hakaty. Sōshitsu oraz Sōtan byli spadkobiercami 
wpływowych rodów, które od kilku pokoleń prowadziły ciągłą działalność 
handlową na międzynarodową skalę. Mimo braku informacji na temat 
bezpośrednich przodków Sōshitsu można przypuszczać, że ród Kamiya 

19 Ibidem, s. 79, 82–83.
20 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 82, 83.
21 Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 86, 88–89.
22 Ibidem, s. 92.



 2.1. Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej  77

cieszył się znacznie większymi wpływami niż rodzina Shimai. Szczególne 
znaczenie ma tu duże zaangażowanie w dochodowe wydobycie srebra 
w kopalniach Iwami.

Podobnym rodowodem jak dwaj przedstawiciele środowiska kupiec-
kiego Hakaty mógł poszczycić się Tennōjiya Sōgyū  – jedna z czołowych 
postaci społeczności kupieckiej Sakai. W tym przypadku o przeszłości rodu 
dowiadujemy się przede wszystkim nie z paraliterackich genealogii i opi-
sów podróży, lecz z dokumentów historycznych.

Nazwisko Tennōjiya zapisano w roku 1465 w kontekście transakcji kupna-
-sprzedaży w jednym z dokumentów chramu Aguchi Jinja23. W 1493 roku 
pojawiły się wzmianki na temat dwóch członków rodu Tennōjiya – Genjirō 
oraz Shirō – jako donatorów na rzecz świątyni Daitokuji w Kioto. Z tego 
samego okresu pochodzi również zapisek w zbiorze Ten’in goroku (Nauki 
mistrza Ten’ina) poświęcony głowie rodu Tennōjiya. Osoba ta mogła być 
wpływowym wiernym w zenistycznej świątyni Kenninji w Kioto, w któ-
rej mistrz Ten’in Ryūtaku (1422–1500) sprawował funkcję opata24. Poza 
tym jednak dopiero o dziadku Sōgyū, Sōhaku (1444–1527), wiadomo
nieco więcej. Był on wpływowym kupcem, członkiem rady egōshū oraz zna-
nym mistrzem ceremonii herbacianej. Sōhaku miał przynajmniej dwóch 
synów znanych pod buddyjskimi imionami Sōtatsu i Dōshitsu. Według 
pochodzącego z pierwszej połowy XVIII wieku Sukisha meishōshū (Poczet 
słynnych mistrzów ceremonii herbaty)25 autorstwa mieszkającego w Sakai 
Taniego Ninsaia Sōtatsu mieszkał w kwartale Ōshōji. Dysponował już 
znaczną kolekcją słynnych utensyliów herbacianych, co sugeruje, że odzie-
dziczył je po ojcu.

W przypadku rodziny Tennōjiya nie zachował się wprawdzie doku-
ment w formie wypisu podobny do Genealogii rodu Shimai, lecz dostępne 
informacje pozwalają w jasny sposób umiejscowić ród w strukturze wpły-
wowych rodzin z Sakai. Co więcej, źródła pozwalają przesunąć początek 
działalności rodu aż do czasów wykształcania się w Sakai samorządu kupiec-
kiego w połowie XV wieku. Nic zatem dziwnego, że za czasów Sōgyū ród 
Tennōjiya nie tylko zajmował ugruntowane miejsce w samorządzie Sakai, 
lecz także prowadził zakrojoną na szeroką skalę działalność handlową. Stryj 
Sōgyū, Dōshitsu, przebywał na stałe w Hakacie i tam utrzymywał relacje 
z przedstawicielami rodu Ōtomo. Jednocześnie uczestniczył w handlu 

23 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 33.
24 Ryūtaku był związany także z innymi świątyniami szkoły rinzai: Shinnyoji i Nanzenji 

(Ten’in Ryūtaku, w: Nihon jinmei daijiten [Wielki japoński słownik biografi czny], Kōdansha, 
Tōkyō 2001, edycja elektroniczna).

25 Por. Sukisha meishōshū..., s. 324–352.



78 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

międzynarodowym i współpracował z tamtejszymi kupcami. W Sakai dzia-
łał także kupiec Tennōjiya Sōkan. Stopień jego pokrewieństwa z Sōgyū nie 
jest jednak jasny26.

Kolejną wybitną postacią ze środowiska kupieckiego Sakai, która zdo-
była wpływy o znaczeniu ponadlokalnym, był z pewnością Sen no Rikyū27. 
Postać tego mistrza herbaty należy do najbardziej rozpoznawalnych w histo-
rii i kulturze Japonii. W tym miejscu warto więc jedynie omówić pocho-
dzenie rodu, z którego wywodził się Rikyū.

Na początku należy zaznaczyć, że wzmianki na temat pochodzenia naj-
większego mistrza herbaty nie są ani jasne, ani w zadowalającym stopniu 
godne zaufania. Sen no Rikyū yuishogaki (Zapiski o pochodzeniu Sena no 
Rikyū)  – pierwszy utwór paraliteracki, w którym pojawia się wzmianka 
na ten temat – pochodzi dopiero z roku 1653. Co istotniejsze, w Zapiskach 
o pochodzeniu przytaczane są jedynie informacje, które na temat Rikyū ust-
nie przekazał kompilatorom Hōgensai – główny mistrz herbaty na dworze 
bocznej linii Tokugawów z prowincji Kii28. Według niego protoplastą rodu 
Sen, noszącego początkowo nazwisko Tanaka, był niejaki Tanaka Yoshikiyo, 
drugi syn Satomiego Yoshitoshiego (1137–1170). Ród Satomi wywodził się 
z Minamotów pochodzących od cesarza Seiwy (850–880; ces. 858–876)29. 

W bliższej perspektywie czasowej postacią, która odegrała szczególną 
rolę w dziejach rodu Tanaka-Sen, miał być dziadek Rikyū, niejaki Tanaka 
Sen’ami. Na dworze sioguna Ashikagi Yoshimasy (1436–1490; siogun 
1449–1473) pełnił on funkcję kompaniona artystycznego (dōbōshū)30. Wraz 
z wybuchem wojny ery Ōnin Sen’ami wraz z innymi osobami (samura-
jami) został oskarżony przez Hosokawę Katsumoto (1430–1473) o spisek 
z jego przeciwnikami, z Yamaną Mochitoyo (1404–1473) na czele. W tym 
samym roku Sen’ami musiał więc opuścić dwór sioguna Yoshimasy znaj-
dującego się pod wpływem Katsumoto i przenieść się do Sakai. Przy okazji 
Sen’ami zmienił znak imienia z oznaczającego „wyłącznie, tylko” (専, jap. 
sen, moppara) na „tysiąc” (千, jap. sen)31. Po spędzeniu około sześciu lat 
w Sakai Sen’ami wrócił do Kioto po ustąpieniu Yoshimasy ze stanowiska

26 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 33.
27 Poza cytatami źródłowymi w pracy przyjęto stosowanie imienia Rikyū w odniesieniu 

do jego całego życia.
28 Murai Y., Sen no Rikyū..., s. 60.
29 Ród zwany zwykle Seiwa-Genji, z którego wywodzili się między innymi założyciele 

dwóch pierwszych siogunatów: Minamoto no Yoritomo i Ashikaga Takauji.
30 Dōbōshū to grupa specjalnie wybranych osób o zróżnicowanych zdolnościach artystycz-

nych, które zajmowały się dotrzymywaniem towarzystwa siogunowi oraz organizowaniem 
życia kulturalnego jego dworu (dōbōshū, w: Kokushi daijiten...).

31 Murai Y., Sen no Rikyū..., s. 61.



 2.1. Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej  79

i śmierci Katsumoto (1473). W stolicy przez kolejne 14 lat towarzyszył jako 
kompanion Yoshimasie oraz jego synowi Yoshihisie (1465–1489; siogun 
1473–1489) aż do śmierci tego ostatniego w 1489 roku. Wtedy Sen’ami 
po raz drugi i tym razem ostatni przeniósł się do Sakai, gdzie zamieszkał 
w kwartale Ima’ichi. Jego syn, Sen Yohyōe (?–1540), zajął się tam handlem. 
Syn Yohyōego, Yoshirō, to późniejszy Rikyū32.

Powyższy obraz także odpowiada typowym dla epoki wyobrażeniom 
o genealogicznej przeszłości osób, które w danym czasie odniosły suk-
ces społeczny. Najprawdopodobniej mamy tu do czynienia ze zjawiskiem 
analogicznym do stworzenia w rodzie Shimai obrazu przeszłości własnej 
rodziny, która rzekomo pochodziła od Fujiwary Kamatariego. Czynnikiem 
dodatkowo skłaniającym ku interpretacji wizji przeszłości w Zapiskach 
o pochodzeniu Sena no Rikyū jako spójnego, lecz wykreowanego obrazu 
jest podkreślenie w tekście związku rodziny Sen ze środowiskiem artystycz-
nym w otoczeniu Ashikagi Yoshimasy. Ze względu na istotną rolę tego 
sioguna w historii ceremonii herbaty oraz posiadanie przez niego znacznej 
liczby cennych utensyliów służących chanoyu należy go uznać za postać 
wyjątkową dla świata ceremonii herbacianej33. Dla kompilatorów Zapisków 
o pochodzeniu pozycja, którą osiągnął Rikyū w środowisku ludzi herbaty, 
mogła stanowić przesłankę do połączenia dziejów jego rodziny z działal-
nością Yoshimasy. Pomimo rzucających się w oczy cech typowych dla 
sposobu tworzenia genealogii rodzinnych przyjętego powszechnie przez 
ówczesne elity (zwłaszcza pochodzenia od sławnych przodków) nie sposób 
ani potwierdzić, ani zanegować obrazu dwóch pokoleń bezpośrednio poprze-
dzających Rikyū34. Zwłaszcza że także w kronice wojennej Ōninki (Kronika 
ery Ōnin) wspomina się, że w otoczeniu sioguna był kompanion imieniem 
Sen’ami, który w 1467 roku został zmuszony do czasowego opuszczenia 
dworu wraz z wojownikami oskarżonymi o sprzyjanie Yamanom – mimo 
że odbyło się to wbrew intencji samego Yoshimasy, sprzyjającego właśnie 
stronnictwu Yamanów (armii zachodniej). Informacje na temat Sen’amiego 
pojawiają się również w dzienniku mnichów ze świątyni Shōkokuji w Kioto 
z drugiej połowy XV wieku35.

Bez względu na to, czy powyższy obraz przeszłości rodu Sen odpowiada 
rzeczywistości, czy nie, należy uznać, że w odróżnieniu od omówionego 
wcześniej rodu Tennōjiya i przedstawicieli kupiectwa z Hakaty Rikyū 
prawdopodobnie pochodził z rodu o znacznie krótszej tradycji kupieckiej. 

32 Ibidem, s. 62.
33 Na temat roli Ashikagi Yoshimasy w historii chanoyu zob. podrozdział 3.1.
34 Murai Y., Sen no Rikyū..., s. 62.
35 Ibidem, s. 63.



80 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

Konsekwencją tego była niższa pozycja ekonomiczna. Prawdopodobnie 
dopiero jego ojciec wszedł w posiadanie magazynu lub zajął się hurtowym 
handlem suszonymi rybami36. Wydaje się, że po śmierci ojca to właśnie 
Rikyū udało się powiększyć majątek rodzinny i zdobyć ważną pozycję eko-
nomiczną dzięki sukcesom w handlu międzynarodowym oraz wpływom 
w społeczności lokalnej. Można się domyślać, że szybka kariera Rikyū wiązała 
się z wejściem w relacje z rodem Miyoshi związanym z domem Toyotomi 
i uzyskaniem od tego rodu przywilejów handlowych37.

Na tym tle zupełnie inaczej prezentuje się pochodzenie Imaia Sōkyū – 
ostatniego z omawianych tu kupców. Informacje na temat przeszłości rodu 
Imai pochodzą przede wszystkim z tekstu Imaishi shichi sekihimei narabi 
ni keizu (Siedem grawerunków w kamieniu oraz genealogia rodu Imai)38, 
który powstał na początku XVIII wieku (1708). Jako główny autor wystę-
puje w nim Imai Shichirōbei  – mnich ze świątyni Fukuchiin na górze 
Kōya39. Jego pokrewieństwo z Sōkyū nie jest jasne, ponieważ po śmierci 
syna Sōkyū, Sōkuna (1552–1627), występuje luka w informacjach dotyczą-
cych kolejnych pokoleń rodu. Tekst Siedmiu grawerunków jest podzielony 
na dwie części. W pierwszej są przedstawione dzieje rodu w formie zwar-
tego opisu, w drugiej autor przybliżył sylwetki kolejnych przedstawicieli 
rodu w typowej dla gatunku keizu formie krótkich notatek.

W odróżnieniu od rodów Shimai, Kamiya i Tennōjiya rodzina Imai 
nie była zakorzeniona w społeczności kupieckiej, ponieważ jej protoplaści 
mogli wywodzić się z warstwy wojowników40. Za założyciela rodu uznano 
dziadka Sōkyū, Nobutsunego, który był jakoby spokrewniony z rodem 
Sasaki z prowincji Ōmi. Dzięki zasługom wojennym w erze Bunmei 
(1469–1487) Nobutsune został gubernatorem prowincji Sagami (Sagami no 
kami) i otrzymał funkcję kasztelana na zamku o nazwie Imai w powiecie 
Takashima, leżącym w prowincji Ōmi. Nobutsune ponoć przyjął nazwę 
zamku za swoje nazwisko41. Miał czterech synów. Jeden z nich, niejaki 
Hidemitsu (Sōkei)42, po osłabieniu rodu Sasaki podporządkował się wiel-
kiemu i znanemu wówczas wojownikowi Takedzie Shingenowi (1521–1573) 
z prowincji Kai i uzyskał tytuł gubernatora prowincji Dewa. Sōkyū, który 

36 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 153.
37 Warto wspomnieć, że siostrzeniec i niedoszły następca Hideyoshiego  – Toyotomi 

Hidetsugu – został adoptowany właśnie przez Miyoshich. Zob. także ibidem, s. 154.
38 Imaishi shichi sekihimei..., s. 365–368.
39 Sadō koten zenshū (Dzieła zebrane klasyki drogi herbaty), praca zbiorowa, t. 10, 

Tankōsha, Kyōto 1961, s. 55.
40 A.M. Watsky, Commerce, Politics, and Tea..., s. 49.
41 Imaishi shichi sekihimei..., s. 366.
42 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 66.



 2.1. Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej  81

wcześniej nosił imię Hikoe mon, był trzecim synem Hisamitsu43. Dopiero 
Sōkyū przeniósł się do Sakai i rozpoczął karierę jako kupiec. Jedna z wer-
sji genealogii mówi, że w Sakai Sōkyū został przyjęty do rodziny Nayi 
Sōjiego (Naya Sōji), po którym przejął interes handlowy prawdopodobnie 
w pierwszej połowie lat 50. XVI wieku44. O Sōjim jednak nic pewnego nie 
wiadomo. Stąd też Sokyū jest znany także pod nazwiskiem Naya, które 
oznacza magazyn w mieście portowym45.

Biorąc pod uwagę brak innych źródeł na temat przeszłości rodu Imai, 
na których podstawie można byłoby zweryfi kować sposób powstania 
nazwiska oraz społecznego pochodzenia rodziny, powyższe informacje 
należy przyjmować z dużą dozą ostrożności. Nie ulega bowiem wątpliwo-
ści, że genealogia rodu Imai może być traktowana przede wszystkim jako 
kolejny, typowy obraz przeszłości własnej rodziny stworzony w okresie 
Edo. Wiązanie dziejów przodków ze znanymi rodami lokalnych wojow-
ników (w tym przypadku rodem Sasaki z Ōmi) było częstym zjawiskiem 
wśród niesamurajskich grup ludności46. Do bardzo ostrożnego osądu 
samurajskiego pochodzenia rodu Imai skłaniają także kilkakrotnie pod-
kreślane w tekście bliskie związki stryja Sōkyū z Takedą Shingenem. Sōkyū 
odziedziczył majątek i interes handlowy po Jōō, którego ojciec być może 
pochodził z jednego z odgałęzień rodu Takeda47. Postać Shingena mogła 
się znaleźć jednak w genealogii raczej jako efekt mitologizacji pochodze-
nia i przeszłych koneksji rodu. Pieniądze i wpływy uzyskane po połącze-
niu rodów Takeno i Imai były dla Sōkyū stopniem do właściwej kariery. 
Na temat związku Jōō z Takedami jest mowa w jego własnej genealogii – 
Takenoke keizu48, a w genealogii rodziny Imai dodatkowo podkreśla się 
pokrewieństwo między Takeno Jōō a Takedą Shingenem przy okazji opi-
sywania Jōō jako duchowego mentora i nauczyciela Sōkyū49. Być może 
także późniejsza relacja między Sōkyū a Nobunagą, w której kontekście 
Sōkyū jest określany jako bliski wasal (kinshin) Nobunagi, mogła stanowić 
przyczynę powiązania przeszłości rodu Imai ze znamienitym i powszechnie 
szanowanym wojownikiem Takedą Shingenem50.

Wydaje się, że Sōkyū, rzeczywiście pojawił się w Sakai jako homo novus. 
Nawet jeśli przyjmiemy, że istotnie pochodził z bliżej nieokreślonego

43 Imaishi shichi sekihimei..., s. 366; por. Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 914.
44 Sadō koten zenshū..., t. 10, s. 54.
45 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 67.
46 Sadō koten zenshū..., t. 10, s. 55.
47 Więcej informacji na temat pochodzenia Takeno Jōō w podrozdziale 3.2.
48 Takenoke keizu..., s. 353–356.
49 Imaishi shichi sekihimei..., s. 366.
50 J. Tubielewicz, Historia..., s. 227.



82 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

rodu drobnych wojowników z regionu Kinai, to i tak – ze względu na brak 
informacji źródłowych  – można jedynie domyślać się przyczyn decyzji 
o przeprowadzce i zmianie profesji. Wpływ na to mógł mieć np.  brak 
perspektywy odziedziczenia schedy rodowej w głównej linii. Warto zazna-
czyć, na co zwraca uwagę między innymi Toyoda Takeshi, że w tym okre-
sie pochodzenie z rodu wojowników nie byłoby dla kupca zjawiskiem 
wyjątkowym. Wystarczy dodać, że także rodzina Mitsui, znany ród kup-
ców i przedsiębiorców, faktycznie wywodziła się z warstwy samurajskiej51. 
W okresie wojen domowych rozdział między poszczególnymi grupami 
społecznymi pozostawał płynny, więc tego rodzaju zmiany statusu spo-
łecznego często się zdarzały. Mimo że najprawdopodobniej Sōkyū przybył 
do Sakai jako homo novus, to tak szybko wszedł do lokalnej społeczności, 
że autor Pocztu słynnych mistrzów ceremonii herbaty klasyfi kuje go już 
jako „człowieka z Sakai”52.

Na koniec niniejszego podrozdziału warto omówić kwestie majątków, 
którymi mogli dysponować omawiani przedstawiciele społeczności kupiec-
kich. Pierwsze wzmianki na temat kupieckich majątków z Sakai pochodzą 
z wieku XV. W tym kontekście można przywołać informacje odnoszące się 
nie tylko do handlu, lecz także spraw sądowych i religijnych. Szczególnie 
te ostatnie mówią wiele o pozycji rodziny w danej społeczności, ponieważ 
często koncentrowała się ona wokół lokalnych świątyń.

I tak w 1430 roku przed sądem sioguna w Kioto stanęła sprawa podziału 
pomiędzy spadkobierców majątku rodziny Notōya z Sakai. Była to pierwsza 
tego typu sprawa spoza Kioto, o której wiemy, co świadczy o relatywnie 
wysokim poziomie rozwoju Sakai w tym okresie53. Z Shaken nichiroku 
dowiadujemy się z kolei, że w roku 1484 na czele rady przygotowującej naj-
ważniejszy festiwal w południowej części Sakai – odbywający się w chramie 
Aguchi Jinja  – stali przedstawiciele rodziny Izumiya54. Dwa lata później 
funkcję tę przejął ród Yukawa. Należy podkreślić, że obie rodziny poja-
wiają się także w kontekście organizowanych ówcześnie wypraw do Chin. 
Oba rodzaje aktywności  – zarówno organizacja i fi nansowe wsparcie 
święta religijnego, jak i przygotowanie wyprawy na kontynent – musiały 
pochłaniać znaczne środki fi nansowe. Szacuje się, że w tym drugim przy-
padku inwestycja wynosiła 3–4 tysiące kanme. Sugeruje to jednoznacznie, 
że czołową pozycję w społeczności mieszczan zajmowali ludzie najbogatsi, 
znacznie majętniejsi także od przeciętnych kupców prowadzących handel 

51 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 66.
52 Sukisha meishōshū..., s. 331.
53 Sakai no rekishi..., s. 65.
54 Shaken nichiroku..., s. 30–31.



 2.1. Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej  83

międzynarodowy, którzy mogli wykupywać jedynie poszczególne części 
frachtu na statkach wysyłanych na kontynent55.

Nie dysponujemy precyzyjnymi informacjami dotyczącymi wielkości 
majątków rodów Kamiya, Shimai, Tennōjiya czy Imai, ponieważ w zasadzie 
nie zachowały się dane na temat ich relacji handlowych. Można generalnie 
przyjąć, że w pierwszych trzech przypadkach umocowanie w zasiedziałych 
rodzinach Sakai i Hakaty miało bezpośredni wpływ na posiadanie przez nich 
znacznych majątków i w efekcie na wysoką pozycję w społeczności lokalnej. 
Zwłaszcza ród Kamiya, zaangażowany w handel z Chinami oraz w omó-
wione wyżej przedsięwzięcia z branży wydobywczej, mógł stanowić repre-
zentatywny przykład rodu kupieckiego, któremu od końca XV do połowy 
XVI wieku udało się zgromadzić bardzo duży majątek. W przypadku Shimaia 
Sōshitsu wiemy, że posiadał on własny statek handlowy „Eijumaru”, który 
kursował między Półwyspem Koreańskim, Hakatą, Hyōgo i Sakai. Dzięki 
wpisom w Pamiętniku rodu Shimai oraz listom Sōshitsu możemy odtworzyć 
drogę „Eijumaru” oraz ogólną opinię o zyskach z jednej podróży handlowej 
do Korei. O wyprawie, która odbyła się wiosną 1568 roku, Sōshitsu pisał:

W pierwszej dekadzie 2. miesiąca [1568 roku] popłynąłem do Korei na „Eijumaru”. 
W ostatniej dekadzie [2. miesiąca] zszedłem na ląd w zatoce Busan. W drugiej dekadzie 
3. miesiąca udałem się do [prowincji] Gyeonggi-do56. Wtedy też kupiłem bardzo wiele 
towarów z Urianchai57. 4. dnia 5. miesiąca wróciłem do Sodenominato [Hakaty]58.

Prawdopodobnie bezpośrednio po tej podróży Sōshitsu udał się 
statkiem przez Wewnętrzne Morze Japońskie w kierunku Osaki. Nie spo-
sób określić dokładnego zysku z handlu – Sōshitsu określa go jedynie jako 
wyjątkowy (kakubetsu):

5. dnia 6. miesiąca [1568 roku] wysłałem na „Eijumaru” towary w kierunku Osaki. 
Wróciłem 23. dnia 7. miesiąca. W mojej opinii tym razem zyski z handlu były 
wyjątkowo [wysokie]. Dobrze pamiętam to odczucie. Jako nagrodę dałem pieniądze 
[moim ludziom], począwszy od kapitana [statku], a na marynarzach kończąc59.

Informacje na temat sum, jakimi dysponował Sōshitsu, pojawiają się 
w innych wpisach do Pamiętnika. Na przykład pod koniec 1574 roku poży-
czył on Sōrinowi 120 kanme na potrzeby wojskowe: 

55 Sakai no rekishi..., s. 96–97.
56 Prowincja obejmująca obszar wokół współczesnego Seulu.
57 Urianchai (chiń. Wulianghai, mong. Uriankhai) – grupa etniczna pochodzenia mon-

golskiego zamieszkała w północnych Chinach.
58 Shimaishi nenroku..., s. 87.
59 Ibidem, s. 87.



84 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

Od pana Ōtomo [Sōrina] nadeszła informacja, że chce wziąć pożyczkę. Po tym 
przekazałem mu na cele wojskowe 120 kanme. Otrzymałem poświadczenie [udzie-
lenia pożyczki]60.

Była to znaczna suma, co może sugerować, że Sōshitsu dysponował 
dużym kapitałem obrotowym. W innym przypadku Sōshitsu przeka-
zał jednemu ze swoich głównych kontrahentów w Sakai 51 kan i 30 me 
jako pożyczkę (w roku 1579)61. Warto dodać, że chodziło tu o Akaneyę 
Tarōuemona, przedstawiciela jednej z najbogatszych rodzin w mieście, która 
należała do rady egōshū. Dla porównania  – w roku 1570 zakup towarów 
z transportu z wyspy Iki kosztował Sōshitsu prawie 21 kanme:

21. dnia 5. miesiąca [1570 roku] przysłano towary z Kazamoto [tj. Katsumoto] 
na wyspie Iki. Porównałem z dowodem wysyłki, żeby sprawdzić, czy nie brakuje 
towaru. 24. dnia tego samego miesiąca wyliczyłem opłatę za wyładunek i przeka-
załem 20 kan i 800 me kapitanowi Eisuke62.

Mimo braku precyzyjnych informacji handlowych na przykładzie 
Sōshitsu widać wyraźnie, że majątek kupca z Hakaty był wystarczająco 
duży, aby nie tylko posiadał on własny statek z załogą, prowadził zakro-
jony na szeroką skalę handel zagraniczny, lecz także – w razie potrzeby – 
na bieżąco udzielał znacznych pożyczek zaufanym osobom. Z Testamentu 
Shimaia Sōshitsu wynika również, że jednym z przejawów działalności 
rodu Shimai było wytwórstwo wina ryżowego sake, co wnosi dodatkowe 
informacje na temat pozahandlowych sposobów uzyskiwania dochodów 
przez rodziny kupieckie63. Kilka wpisów w Pamiętniku oraz korespondencja 
świadczą, że Sōshitsu prowadził również interesy na Cuszimie64. W tym 
zakresie nie tylko współpracował z lokalnymi kupcami, lecz utrzymywał 
także bieżące kontakty z rządzącym wyspą rodem Sō. Prowadził handel 
również na położonej na zachód do Hakaty wyspie Hirado, którą kon-
trolował ród Matsura65. O związkach między  Sōshitsu a Sō i Matsurami 
będzie mowa dalej (zob. podrozdziały 4.1.1. i 4.1.2.).

W przypadku Sōkyū widać inny sposób uzyskiwania wysokiego statusu 
majątkowego. W genealogii rodu Imai możemy przeczytać, że poślubił on 

60 Ibidem, s. 88.
61 Ibidem, s. 90.
62 Ibidem, s. 88.
63 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 83.
64 Shimaishi nenroku..., s. 87, 89.
65 Por. Kazushige Hiromoto, Chanoyu in Hakata: Zen, Karamono, and the Reception 

of the Tea Ceremony, w: Hakata: Th e Cultural Worlds of Northern Kyushu, red. Andrew 
Cobbing, Brill, Leiden 2013, s. 105–106.



 2.1. Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej  85

córkę Takeno Jōō, bogatego kupca i najbardziej wpływowej postaci świata 
ceremonii herbaty w tym okresie66. Informacja na ten temat pojawia się 
także w genealogii samego Jōō. Warto więc poświęcić kilka słów rodzinie 
Takeno, w którą wżenił się Sōkyū.

Prawdopodobnie dopiero ojciec Jōō imieniem Nobuhisa (1457–?) 
zmienił nazwisko na Takeno. Wcześniej ten samurajski ród pochodzący 
z prowincji Wakasa nazywał się Takeda i podobno był spokrewniony ze 
słynnymi Takedami z Kai. Dziadek Jōō miał jakoby zginąć podczas wojny 
ery Ōnin67. Nobuhisa po rezygnacji z kariery samurajskiej i sprowadzeniu 
się do Sakai szybko stał się jednym z najbardziej wpływowych kupców 
w tym mieście68. Zajmował się przede wszystkim dostarczaniem wojsku 
rodu Miyoshi sprzętu wojennego (głównie wyrobów skórzanych), koni 
oraz żywności. Po umocnieniu kontroli nad miastem przez stronnictwa 
Hosokawów i Miyoshich Nobuhisa zajął się handlem międzynarodo-
wym, także z Azją Południowo-Wschodnią69. Zyski i poparcie polityczne 
szybko doprowadziły go do członkostwa w radzie egōshū, co było ukoro-
nowaniem wysokiej pozycji ekonomiczno-społecznej. Z kolei matka Jōō 
pochodziła z wpływowej rodziny Nara, która posiadała 15 wsi w powiecie 
Yoshino w prowincji Yamato70. Jōō, jedyny syn Nobuhisy, był więc przed-
stawicielem najwyższych warstw społeczności miasta Sakai.

Pod datą 29. dnia 10. miesiąca 1555 roku Sōkyū zapisał w swoim dzien-
niku herbacianym informację na temat śmierci swojego mistrza i teścia:

Dowiedzieliśmy się o śmierci sędziwego Jōō od jego syna Shingorō. Natychmiast 
udaliśmy się do jego domu71.

Istotną częścią spadku po Jōō były wyjątkowo cenne utensylia her-
baciane72. Można jednak założyć, że poza nimi Sōkyū odziedziczył także 
rodzinny interes z dziedziny handlu wyrobami skórzanymi  – niezwykle 
ważnymi z punktu widzenia ówczesnych sposobów prowadzenia walk. 
Jednocześnie Sōkyū zajmował się najprawdopodobniej handlem prochem, 
siarką i innymi materiałami potrzebnymi do wyrobu amunicji73. W Japonii 

66 Imaishi shichi sekihimei..., s. 366.
67 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 67.
68 Por. Takeno Sōen, Rikyū no shi Takeno Jōō (Takeno Jōō – mistrz Sena no Rikyū), 

Miyaobi Shuppansha, Kyōto 2010, s. 25–31.
69 Ibidem, s. 35–37.
70 Ibidem, s. 23.
71 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 6.
72 Sukisha meishōshū..., s. 331.
73 Sadō koten zenshū..., t. 10, s. 54.



86 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

wytwarzano już wówczas broń palną – przede wszystkim w regionie Kinai. 
Prowadzony przez Sōkyū interes handlowy można zatem uznać za nowo-
czesny. Duże zainteresowanie i popyt na nowy wynalazek w czasach wojen 
domowych prawdopodobnie umożliwiły Sōkyū uzyskanie znacznych docho-
dów z tej działalności.

Podobnie jak w przypadku Sōshitsu informacji o majątku Sōkyū dostar-
czają raczej źródła pośrednie. Najważniejszą rolę odgrywają tu donacje 
na rzecz instytucji religijnych. W 1554 roku, czyli tuż przed śmiercią swo-
jego mistrza i teścia, Sōkyū ofi arował świątyni Daisen’in (podświątyni 
Daitokuji w Kioto) sumę w wysokości 170 kanme74. W omawianym okresie 
przekazywanie tego rodzaju datków było popularnym sposobem wspie-
rania świątyń związanych z elitą kupiecką Sakai, jak również wyznaczni-
kiem pozycji w lokalnej społeczności miejskiej. Dla porównania, w roku 
1570 Tennōjiya Sōkan podarował bezpośrednio Daitokuji aż 300 kanme75. 
Wspominana wcześniej donacja poprzednich pokoleń rodziny Tennōjiya 
na rzecz tej samej świątyni z roku 1493 wynosiła jedynie 800 monme. Może 
to sugerować umocnienie pozycji majątkowej rodziny Tennōjiya między 
1493 a 1570 rokiem.

Z czasem, dzięki dobrym relacjom z Nobunagą, pozycja Sōkyū bardzo 
się umocniła. W Poczcie słynnych mistrzów ceremonii herbaty pojawia się 
informacja, że Hideyoshi podarował mu majątek wart 3000 koku76 ryżu. 
Jako zarządca Nobunagi Sōkyū dysponował również zyskami z majątku 
Gokanoshō. Edytor jego dziennika herbacianego z początków XIX wieku 
twierdził, że podarowane przez Nobunagę dobra miały wartość 2200 koku 
ryżu77. Z kolei w Testamencie Sena no Rikyū znajduje się informacja, 
że zarówno on, jak i Sōgyū, a później także Rikyū, zostali uposażeni przez 
Nobunagę nadaniami w równej wysokości po 3000 koku78.

Jak już sygnalizowano wyżej, wielkość kupieckiego majątku była wprost 
proporcjonalna do pozycji zajmowanej w lokalnych społecznościach Hakaty 
i Sakai. Szczególne znaczenie tej zależności można zaobserwować w tym 
drugim mieście, gdzie konsekwencją wysokiego statusu majątkowego na tle 
innych kupców była przynależność do elitarnej samorządowej rady egōshū, 
której wpływy wykraczały poza Sakai. 

74 Dokument jest przytoczony w: Toyoda T., Hōken toshi..., s.  67. Por. A.M. Watsky, 
Commerce, Politics, and Tea..., s. 49.

75 Toyoda T., Hōken toshi..., s. 33.
76 Jednostka obliczeniowa wartości ziemi uprawnej wyrażona w ryżu, który można było 

zebrać z tej ziemi; 1 koku to około 180 litrów, czyli teoretyczna ilość niełuskanego ryżu 
potrzebna człowiekowi do przetrwania roku.

77 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 44.
78 Murai Y., Sen no Rikyū..., s. 130.



 2.1. Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej  87

W 1574 roku Nobunaga zaprosił 10 przedstawicieli kupiectwa z Sakai, 
aby towarzyszyli mu podczas spotkania herbacianego (chakai) w stołecz-
nej świątyni Shōkokuji. Byli wśród nich Beniya Sōyō, Shioya Sōetsu, Imai 
Sōkyū, Akaneya Sōsa, Yamanoue Sōji, Matsue Ryūsen, Takasabu Ryūse, Sen 
no Rikyū79, Aburaya Jōtaku i Tennōjiya Sōgyū. Badacze stawiają hipotezę, 
że właśnie tych 10 ludzi stanowiło wówczas radę egōshū80. Jak widać, byli 
wśród nich zarówno Sōkyū, jak i Sōgyū. Dodatkowo pojawili się wśród nich 
Sōji oraz Rikyū, których zapiski lub korespondencja będą wykorzystane dalej 
w niniejszej pracy. Wydaje się zatem, że mimo skąpej liczby źródeł parali-
terackich i dokumentowych mamy relatywnie dobry wgląd w społeczność
najbogatszych kupców w Sakai oraz w społeczny i ekonomiczny kontekst 
ich działalności w tym mieście. Warto zauważyć, że jeżeli rzeczywiście grupę 
10 osób, które spotkały się z Nobunagą, można utożsamiać z radą egōshū, 
to należeli do niej zarówno przedstawiciele zasiedziałych lokalnych rodów 
kupieckich (Tennōjiya, Shioya, Beniya), jak i Imai Sōkyū, którego majątek 
i wynikająca z niego pozycja społeczna były świeżej daty.

Nie ulega wątpliwości, że dzięki nietypowemu systemowi władzy 
w Sakai członkowie rady egōshū mieli duży wpływ na lokalne wydarzenia 
polityczne oraz ekonomiczne życie miasta. Zaliczali się do grupy miejskiej 
starszyzny (machidoshiyori), która reprezentowała miasto na zewnątrz, np. 
w relacjach z Nobunagą i innymi wojownikami, a także – poprzez swoich 
przedstawicieli-zastępców (chōdai) – stała na czele poszczególnych kwar-
tałów (machi, chō). Podlegli im mieszczanie z poszczególnych kwartałów 
rotacyjnie zajmowali się wieloma aspektami funkcjonowania swojej najbliż-
szej okolicy – organizacją comiesięcznych lub corocznych wydarzeń (głów-
nie religijnych), dbałością o bezpieczeństwo w kwartale, rozwiązywaniem 
sporów itd. Kwartały ustalały własne, w związku z tym różniące się między 
sobą, zbiory praw i regulacji. W przypadku Sakai, które do XVII wieku 
było podzielone formalnie na część północną i południową, zróżnicowanie 
praw i stosunków w poszczególnych kwartałach było szczególnie głębokie81.

Majętna elita kupiecka z rady egōshū de facto miała prerogatywy  do
utrzymywania relacji z podmiotami zewnętrznymi i współpracowała w tym 
zakresie z mnichami zen, którzy również przez siogunów z rodu Ashikaga 
byli traktowani jako najlepsi emisariusze. Już w roku 1485 poprzez mni-
cha Kikō Daishuku, autora Shaken nichiroku, rada egōshū negocjowała

79 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 153.
80 Sakai no rekishi..., s. 93.
81 Podobna sytuacja panowała w średniowiecznym Kioto, które dzieliło się na samo-

rządne kwartały należące bądź do Kamigyō (Górnej Stolicy), bądź do Shimogyō (Dolnej 
Stolicy) (ibidem, s. 94–95).



88 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

z Kondą Masayasu, zastępcą gubernatora wojskowego prowincji Kawachi, 
aby skłonić go do ochrony miasta przed walkami w sąsiedniej prowincji 
Yamashiro, w której wybuchł bunt. Celem rady było zażegnanie niebez-
pieczeństwa, za jakie uważano przeniesienie się na teren prowincji Izumi 
buntu lokalnych samurajów i chłopów, których oddziały złożone z wojow-
ników pieszych (ashigaru) mogły nazbyt zbliżyć się do Sakai i zagrozić 
funkcjonowaniu miasta. Lokalna elita kupiecka, mnisi zen oraz wojownicy 
ze stronnictwa sprzyjającego siogunatowi mieli wspólny cel  – ochronę 
handlu międzynarodowego, dla którego Sakai było punktem węzłowym82.

Elita kupiecka Hakaty i Sakai wpływała na politykę swoich miast 
przede wszystkim dzięki zapleczu ekonomicznemu. Kupcy mieli rozległe 
kontakty handlowe i znaczne możliwości fi nansowe. Warunki te czyniły 
z nich naturalnych przywódców społeczności lokalnych. Dlatego to wła-
śnie elita kupiecka okazała się grupą społeczną, z którą utrzymywali rela-
cje przedstawiciele władz wojskowych szukający sojuszników w obu 
wielkich portach handlowych. Kontakty kupców z kontynentem azjatyc-
kim stały się doskonałym narzędziem służącym do sprowadzania z Chin 
i Korei utensyliów pożądanych przez amatorów herbaty, do których nale-
żeli liczący się wojownicy. Relacje między elitą kupiecką i wojownikami 
zwykle były owocne dla obu stron. Te kwestie zostaną szczegółowo omó-
wione w dalszej części pracy. W tym miejscu warto jedynie powtórzyć, 
iż u podstaw wpływów kupców leżała ich pozycja polityczna wynikająca 
z wysokiego statusu majątkowego, którego początków można doszuki-
wać się w wysiłkach poprzednich pokoleń i wyjątkowej pozycji handlowej 
Hakaty i Sakai.

2.2. Etos kupiecki i styl życia

Zachowało się bardzo niewiele źródeł, w których wspomina się o zasa-
dach życia kupieckiego i działalności zawodowej mieszczan na przeło-
mie XVI i XVII wieku. Jednym z najwcześniejszych takich tekstów jest 
Shimai Sōshitsu ikun (Testament Shimaia Sōshitsu)83. Ten paraliteracki 
tekst należy do gatunku kakun, czyli zbiorów pouczeń rodzinnych, który 
rozwinął się w średniowieczu w rodach samurajskich. Wśród kupców tego 
typu teksty zaczęły powstawać dopiero na początku XVII wieku, a stały 
się ważnym zjawiskiem paraliterackim dopiero w wieku XVIII. Spisywanie 
pouczeń dla kolejnych pokoleń rodu było rozpowszechnione jedynie wśród

82 Ibidem, s. 97–98.
83 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 79–86.



 2.2. Etos kupiecki i styl życia 89

najbardziej majętnych i wpływowych rodzin kupieckich okresu Edo i nigdy 
nie stało się równie popularne jak w przypadku samurajów84. Testament 
Shimaia Sōshitsu jest niezwykle cennym tekstem z punktu widzenia założeń 
nowego historycyzmu. Nie ukazuje on bowiem świata kupców z Hakaty 
przez pryzmat narracji o legendarnych protoplastach i niezwykłym zna-
czeniu poszczególnych rodów (jak w przypadku genealogii), lecz zamiast 
tego uchyla drzwi do rzeczywistego kontekstu historycznego, w którym żyli 
ówcześni kupcy, jak również do świata ich wyobrażeń o tym, jakimi cechami 
powinien charakteryzować się idealny przedstawiciel ich grupy społecznej.

Słowa wyjaśnienia wymaga przy tym także przekład tytułu. Występujący 
w nim wyraz ikun najczęściej tłumaczy się jako „testament” lub „ostatnia 
wola”. Warto zastrzec, że chodzi tu raczej o znaczenie przenośne, nie-
związane z czynnościami formalno-prawnymi. Takeno Yōko posługuje 
się terminem yuigonsho (igonsho) oznaczającym testament w rozumieniu 
prawnym85. Wydaje się jednak, że ze względu na ogólną treść omawia-
nego tekstu oraz jego fi lozofi czny charakter bliższy znaczeniowo jest wyraz 
„pouczenia” lub właśnie „ostatnia wola” – z wyjaśnieniem, że chodzi o rady 
człowieka dobiegającego swych dni przekazywane usynowionemu spad-
kobiercy  – Kamiyi Tokuzaemonowi86. Sōshitsu sam podzielił Testament 
na 17 punktów, które dotyczyły takich zagadnień jak życie religijne, prowa-
dzenie domu, inwestycje i inne. Warto jednak zaznaczyć, że te same kwestie 
nierzadko pojawiają się w więcej niż jednym punkcie. Stąd też Testament 
zostanie omówiony przede wszystkim zgodnie z poruszaną w nim proble-
matyką, a nie układem tekstu.

Testament został spisany przez Sōshitsu w 1610 roku i miał być, jak się 
wydaje, czytany przez kolejne pokolenia członków rodu Shimai. Tekst ten 
stanowił zestawienie rad, które w przyszłości pomogłyby zapewnić rodzi-
nie rozwój, a przynajmniej utrzymanie dotychczasowego stanu posiadania.
Ponieważ nie sposób określić, w jakim stopniu młodzi kupcy trzymali 
się zasad spisywanych przez ojców i dziadów, Testament – podobnie jak 
późniejsze tego typu teksty powstałe w innych rodzinach  – jest przede 
wszystkim odbiciem wyobrażeń o idealnym postępowaniu kupca w danym 
okresie historycznym. Z tego względu dobrze nadaje się do badań nad 
mentalnością i etosem kupieckim. Mimo podobieństw, którymi charak-
teryzują się teksty typu kakun, różnią się one w zależności od środowiska 

84 J.M. Ramseyer, Th rift  and Diligence..., s. 209–230.
85 Takeno Yōko, Shimai Sōshitsu yuigonsho no ichi kenkyū (Kilka słów na temat testa-

mentu Shimai Sōshitsu), „Nihon Rekishi” (Historia Japonii) 1993, t. 1, nr 536.
86 Usynowienie młodego Tokuzaemona dowodzi bliskich związków między rodzinami 

Shimai i Kamiya.



90 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

geografi czno-społecznego (np. od wielkości miasta) oraz czasu powstania. 
Można zakładać, że wraz ze zmieniającą się sytuacją gospodarczą kupcy 
wpajali swoim następcom inne sposoby postępowania87.

Także w przypadku Sōshitsu nie bez znaczenia jest to, że spisał on 
Testament w roku 1610. Autor ułożył tekst, biorąc pod uwagę nie tylko wła-
sne doświadczenia ponad 70-letniego życia, lecz także kontekst polityczny. 
Z jednej strony wpływ na życie Hakaty miała niepodzielna władza nowych 
siogunów sprawowana prawie od dekady nad krajem, z drugiej zaś umo-
cowanie się w mieście (na zamku Fukuoka) panów z rodu Kuroda, którzy 
z nadania Tokugawy Ieyasu przejęli władzę nad portem w roku 1600. Nie 
ulega wątpliwości, że nowy układ polityczny i personalny miał duży wpływ 
na życie elity kupieckiej w Hakacie, w tym na jej aktywność w środowi-
sku lokalnych władz wojskowych. Za kluczową cezurę można uznać jed-
nak nie rok 1600, lecz 1598, czyli rok, w którym umarł Hideyoshi – patron 
kupców z Hakaty88. Sōtan – bliski znajomy Sōshitsu – w swoim dzienniku 
herbacianym wyraźnie rozdziela czasy sprzed i po śmierci Hideyoshiego89. 
Niewykluczone więc, że śmierć suwerena miała wpływ także na wydźwięk 
Testamentu Shimaia Sōshitsu. Jego autor miał wystarczająco dużo czasu, 
aby ostatecznie przekonać się o zmianach niesionych przez nowy układ 
polityczny, w których utrzymywanie względnie bliskich relacji z suwere-
nami Japonii – tak jak w przypadku Hideyoshiego – nie było już możliwe.

W obrazie idealnej postawy kupca zarysowanym w Testamencie można 
odnaleźć kilka zasadniczych cech, które miały wyznaczać normy codzien-
nego postępowania przedstawicieli tej grupy społecznej. Do najważniejszych 
z nich można zaliczyć: oszczędność, umiarkowanie, pracowitość, uczciwość 
i pragmatyczne podejście do życia – także duchowego. Zwłaszcza pierwsze 
trzy z wymienionych cech pojawiają się w większości zbiorów tego typu90.
Także Sōshitsu uważa posiadanie tych cech za najwyższą cnotę91. Wyjątkowo 
silna jest zwłaszcza pochwała oszczędności. Sōshitsu tłumaczy następcy 
między innymi, że:

Przed 40. rokiem życia jakiekolwiek luksusy są nie na miejscu. Złe jest wszelkie 
usposobienie i zachowanie, które przekracza naszą pozycję [społeczną] [...]92.

87 J.M. Ramseyer, Th rift  and Diligence..., s. 209.
88 Zależności między Hideyoshim a kupcami z Hakaty zostaną dokładnie omówione 

w podrozdziale 4.1.2.
89 Sōtan nikki..., s. 133–382.
90 J.M. Ramseyer, Th rift  and Diligence..., s. 210.
91 Temat utożsamiania sukcesu handlowego z cnotą (jap. toku) był już omówiony w pod-

rozdziale 1.2.2 na przykładzie kupców z Sakai zwanych utokunin (ludźmi pełnymi cnoty).
92 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 80.



 2.2. Etos kupiecki i styl życia 91

Poza tymi ogólnikowymi zastrzeżeniami wobec życia w zbytku Sōshitsu 
uznał za stosowne poinstruować swojego następcę w znacznie bardziej 
szczegółowych kwestiach, dotyczących codziennej gospodarki domowej:

[...] będąc w domu, powinieneś rano sam rozpalać ogień pod piecem, a wieczorem 
go gasić. Aby nie zużywać nadmiernie chrustu, należy w domu i wokół niego zbie-
rać odpadki. Kawałki sznurków i mniejsze okruchy należy ciąć na drobne kawa-
łeczki, a dłuższe kawałki słomy zwijać w sznury. [Powinieneś] zbierać na zapas 
kawałki bambusów i innego drewna o długości nawet 5 bu93, aby służyły jako 
opał. Należy odkładać kawałki papieru wielkości nawet 3–5 bu, aby móc zro-
bić z nich [karty papieru czerpanego]. Trzeba dbać, aby nie zmarnować żadnej 
rzeczy [...]94.

Tego rodzaju zalecenia dadzą się wyjaśnić przede wszystkim doświad-
czeniami samego autora. Jak wspominano w poprzednim podrozdziale, 
prawdopodobnie reprezentował on pierwsze pokolenie, które odniosło duży 
sukces handlowy dzięki własnej przedsiębiorczości i sprzyjającym okoliczno-
ściom. Nie ulega wątpliwości, że Sōshitsu bał się, że jego następcy roztrwonią 
dorobek jego życia. W wielu przypadkach prowadziło to do szczegółowego 
instruowania Tokuzaemona w kwestiach prowadzenia domu, oszczędnego 
przygotowywania potraw95 czy sposobu efektywnego wytwarzania sake (jak 
wspominano, produkcja tego alkoholu stanowiła jeden ze sposobów utrzy-
mania rodu Shimai)96. Trudno się zatem dziwić, że na jednym z pierwszych 
miejsc wśród pouczeń motywowanych pochwałą oszczędności znalazła się 
także ostra krytyka hazardu:

Wszelkie formy hazardu, gra w kości i sugoroku [tj. tryktraka] są nie na miejscu. 
Podobnie gra w go, szachy, [uprawianie] sztuk walki, tańca, [układanie] choćby 
pojedynczych wersów pieśni [nō]97 jest bezcelowe aż do osiągnięcia wieku 40 lat. 
Dopiero po pięćdziesiątce jakiekolwiek sztuki są do zaakceptowania. [Przed tym] 
czasem wycieczki do Matsuhary98, wędkowanie, oglądanie księżyca i kwitnących 

93 Jednostka długości równa około 0,303 cm. 5 bu to zatem około 1,5 cm.
94 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 82.
95 Sōshitsu nakazywał Tokuzaemonowi, aby ten oszczędzał ryż poprzez przygotowywa-

nie mieszanek z warzywami i innym, mniej wartościowym ziarnem. Szczegółowo wyliczył 
wszystkie warzywa zdatne do użycia w tym celu (ibidem, s. 83).

96 J.M. Ramseyer, Th rift  and Diligence..., s. 221.
97 Gatunek japońskiego teatru klasycznego – połączenie teatru, tańca i śpiewu – który 

zyskał dojrzałą formę na przełomie XIV i XV w. Tematyka wykazuje silne związki z buddyzmem
i shintō (początkowo grupy aktorskie działały pod egidą instytucji religijnych) (J. Tubiele-
wicz, Słownik..., s. 226–228).

98 Mierzeja w pobliżu Hakaty obrośnięta drzewami sosnowymi.



92 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

wiśni jest bezcelowe. Gdyby przez siedem dni była okazja obejrzenia dobrego tańca 
czy przedstawienia [teatru] nō, to można udać się tam tylko dwa razy99.

Przestrogi dotyczące uczestniczenia w przedstawieniach teatralnych, 
poza aspektem ekonomicznym, mają związek z niezwykle podkreślanym 
przez Sōshitsu dobrym gospodarowaniem czasem. W jednym z punktów 
Testamentu Sōshitsu nakazuje Tokuzaemonowi wstawać o świcie i wcześnie 
chodzić spać. W tym przypadku wskazuje także na dodatkowy plus tego 
rozwiązania, jakim jest oszczędność oleju do lamp, który trzeba by zuży-
wać wieczorami100. Dobre gospodarowanie czasem jest niezbędne przede 
wszystkim ze względu na imperatyw pracy w dziedzinie handlu, która 
według Sōshitsu powinna być sensem życia kupca i najlepszym sposobem 
zapewnienia godnego bytu rodzinie:

Najważniejsze, by nie dać się prześcignąć nikomu w wysiłkach związanych ze spra-
wami [rozumienia] handlu, kosztów [jego prowadzenia] i dochodów101.

i dalej:

Gdy tylko człowiek posiada trochę kapitału, powinien poświęcić swoje wysiłki 
wyłącznie dbaniu o własny dom i przedsięwzięcia handlowe. Powinien to być cel 
jego życia. Gdy się ma kapitał, lecz będzie się postępować niedbale, kupując pożą-
dane przedmioty i ostentacyjnie robiąc wszystko to, co się chce, to w końcu wyda 
się wszystko. Nawet gdy wtedy człowiek zdziwi się i będzie się martwił, to już 
nie będzie miał na czym się oprzeć i w końcu i tak będzie musiał żyć oszczędnie. 
Później taki głupiec, bardziej godny pożałowania niż żebrak, nie znając swojego 
miejsca w życiu, nie będzie nawet w stanie iść do kogoś na służbę. Dlatego zawsze 
najważniejsze jest poświęcenie dla handlu. Praca w handlu i dbanie o własny ród 
są najważniejsze – niczym dwa koła wozu102.

Warto zauważyć, że status społeczny, który niewątpliwie wynikał 
z dochodów i sukcesu w handlu, nie powinien być, zdaniem Sōshitsu, spe-
cjalnie eksponowany wobec innych mieszczan. Dobra materialne, będące 
owocem sukcesów w interesach, powinny pozostawać w ukryciu. Praca 
powinna być zatem cnotą urzeczywistnianą przede wszystkim dla siebie 
i dobra własnego rodu, a wysoka pozycja społeczna będzie tego prostą kon-
sekwencją, o którą nie trzeba dodatkowo zabiegać. W tym idealnym obrazie 
cnotliwy, oszczędny kupiec, który odnosi sukcesy handlowe i przykładnie 
dba o swoją rodzinę, nie powinien obnosić się z bogactwem:

99 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 80.
100 Ibidem, s. 84.
101 Ibidem, s. 80.
102 Ibidem, s. 84.



 2.2. Etos kupiecki i styl życia 93

[...] bez względu na to, co się robi, należy zachowywać się tak, jakby miało się 
status [społeczny] o połowę niższy od naszego. Nawet jeśli otoczenie będzie uwa-
żać, że to źle się tak powstrzymywać, i ludzie będą podpowiadać, żeby bardziej się 
pokazać, to i tak nie należy się obnosić [z własną rzeczywistą pozycją]103.

Sōshitsu twierdzi zatem, że prawdziwa cnota kupiecka nie potrzebuje 
ostentacji, aby zdobyć uznanie. Tym samym zakłada, że jego przekona-
nia są podzielane przez dużą część mieszczańskiej społeczności Hakaty, 
a przynajmniej przez tych kupców, z którymi warto utrzymywać kontakty. 
Z zakorzenionego wśród kupców systemu wartości wynikają naturalne w tej 
grupie konsekwencje o charakterze społecznym (prestiż, wysoka pozycja, 
szacunek). W tym idealnym obrazie inni kupcy będą więc uznawać sta-
tus kupca raczej z uwagi na cechy jego charakteru i sposób postępowania 
w życiu, które dopiero przekładają się na sukces fi nansowy:

Możesz w życiu blisko przyjaźnić się z takimi ludźmi, którzy dbają o swoje przed-
sięwzięcia handlowe i domy, nie wywyższają się, są sprawiedliwi, prostolinijni 
i mają piękne usposobienie104.

Według autora tego rodzaju „piękne usposobienie” pomaga w umoc-
nieniu pozycji kupca podobnie jak skala prowadzonej działalności i wiel-
kość kapitału obrotowego. Sōshitsu pisze, że każdy bardziej ekskluzywny 
prezent należy sprzedać i zamienić na gotówkę105, aby tym samym uzyskać 
kapitał potrzebny na inwestycje. Do uruchomienia kapitału należy zaś 
podchodzić niezwykle ostrożnie i radzić się współpracowników. Sōshitsu 
wyznaczył Tokuzaemonowi jako doradców Dōyū i Sōiego – najprawdopo-
dobniej przyjaciół rodziny. To Sōi miał czuwać nad fortuną Sōshitsu, mimo 
że spadkobiercą był Tokuzaemon. Według autora Testamentu inwestycje 
w wysokości 500–1000 monme (czyli do 1 kanme) mogły być realizowane 
samodzielnie przez Sōiego. W przypadku inwestycji powyżej 2 kanme pie-
niądze powinny być rozdzielone na 2–3 różne przedsięwzięcia, aby zmini-
malizować ryzyko strat106. W tym przypadku Tokuzaemon i Sōi powinni 
wspólnie podjąć decyzję. Biorąc pod uwagę wspominane w poprzednim 
podrozdziale pożyczki i inwestycje Sōshitsu (np. pożyczkę dla rodziny 
Akaneya z Sakai w wysokości ponad 50 kanme), suma 2 kanme wydaje 
się bardzo niska. Trudno określić, czy wynikała ona z braku zaufania 
do młodego spadkobiercy, czy też z pogarszania się statusu majątkowego 

103 Ibidem, s. 80.
104 Ibidem, s. 81.
105 Ibidem, s. 80–81.
106 Ibidem, s. 80.



94 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

rodziny. Sōshitsu podpowiada również Tokuzaemonowi, w jaki sposób 
może on inwestować nadwyżki gotówki. Pisze, że powinno się kupować 
przedmioty po wyjątkowo niskich cenach, aby je później sprzedać drożej, 
pożyczać pieniądze pod odpowiedni zastaw107 lub wytwarzać na sprzedaż 
dodatkowe ilości wina ryżowego sake108. Jednocześnie Sōshitsu uczulał 
Tokuzaemona, aby ten nigdy nie udzielał pożyczek pod niepewny zastaw – 
nawet dobrze znanym osobom i rodzinie. Do grupy, której nie można ufać, 
należeli także wojownicy. Jedynym wyjątkiem od tej reguły miał być pan 
wyspy Hirado, któremu Sōshitsu pozwalał udzielać pożyczek po konsul-
tacji z Sōim i Dōyū. Co ciekawe, ówcześnie był nim Matsura Takanobu 
(1592–1637), który ze względu na skłonność do wystawnego stylu życia 
został przez kupców angielskich przebywających w jego lennach przezwany 
Lukullusem109. Co więcej, Sōshitsu wysunął go przed nominalnego władcę 
Hakaty – Kurodę Nagamasę – choć w Genealogii rodu Shimai Kurodowie 
zajmują jedno z najważniejszych miejsc (zob. podrozdział 4.3.1.)110. Być może 
jakiś wpływ na brak zaufania do Nagamasy miało to, że był on chrześcija-
ninem, a Sōshitsu miał bardzo krytyczne zdanie o tej religii (zob. niżej)111. 
Wyjątkowe traktowanie daimyō Hirado wiąże się raczej z tym, że w leżą-
cym w jego lennach porcie Hirado prowadzono aktywny handel między-
narodowy, a od 1609 roku działała tam także holenderska faktoria han-
dlowa112. Prawdopodobnie Sōshitsu poprzez namawianie do utrzymywania 
dobrych kontaktów z panem Hirado chciał zapewnić swoim następcom 
większe szanse na przedsięwzięcia handlowe w jego porcie. Warto jednak 
podkreślić, że podstawowym celem, który Sōshitsu nakreślił przed swoim 
następcą, nie było rozwinięcie rodzinnego interesu, lecz uniknięcie klęski. 
Jego zdaniem poprzez oszczędność i dobrze przemyślane inwestycje można 
zapobiec bankructwu w trudnych czasach. Jako życiowe i inwestycyjne
credo Sōshitsu podsuwa synowi zaczerpniętą z Tsurezuregusy113 dobrą tak-
tykę (jōzu no tetate) w grze w sugoroku:

107 W innym miejscu Sōshitsu dokładnie omawia typy zastawów pod udzielane pożyczki 
(ibidem, s. 82).

108 Ibidem, s. 83.
109 Th e English Factory in Japan, red. Anthony Farrington, t. 1, Th e British Library, 

London 1991, s. 150; Shimai Sōshitsu ikun..., s. 84.
110 Shimaike keizu..., s. 107.
111 Stephen Turnbull, Samurajowie i sacrum, tłum. Justyn Hunia, Wydawnictwo Uni-

wersytetu Jagiellońskiego, Kraków 2012, s. 116.
112 W.Z. Mulder, Hollanders in Hirado 1597–1641, Haarlem 1980, s. 53.
113 Szkice z wolnych chwil – zbiór sentencji, krótkich opisów i myśli na różne tematy 

autorstwa Yoshidy Kenkō (ok. 1283–1352). Por. Mikołaj Melanowicz, Literatura japońska, 
t. 1, PWN, Warszawa 1994, s. 227–228.



 2.2. Etos kupiecki i styl życia 95

[...] nie należy grać, by wygrać, lecz by nie przegrać114.

Poza umiarkowaniem w obnoszeniu się z bogactwem oraz ostrożnością 
w prowadzeniu interesów Sōshitsu niejednokrotnie podkreśla dyscyplinę 
moralną i poprawność w relacjach z innymi kupcami. Ta ostatnia cecha jest 
ważna dlatego, że dobre kontakty towarzyskie w środowisku kupieckim, 
jak również z wojownikami, mogły stać się podstawą późniejszych przed-
sięwzięć fi nansowych i źródłem wymiernych zysków. Sōshitsu bardzo sil-
nie uczula Tokuzaemona w kwestii poprawnych relacji interpersonalnych, 
a przede wszystkim unikania konfl iktów. Podstawą kontaktów powinny 
być przyjaźnie zawierane z odpowiednimi ludźmi i unikanie relacji, które 
mogą negatywnie wpłynąć na postrzeganie rodziny w społeczności lokalnej:

Nie powinieneś przyjaźnić się z ludźmi, którzy są skłonni do kłótni i krytykowa-
nia, mają nieprzyjemne usposobienie, obgadują i wynoszą się ponad innych, [jak 
również] noszą się ostentacyjnie, piją, kłamią, grają na instrumentach, śpiewają 

114 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 85.

2. Sznury z nawleczonymi miedzianymi monetami (monme), po 100 
na każdym z nich (Wikimedia Commons).



96 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

czy są hałaśliwi. Ogólnie nie należy przebywać z takimi ludźmi w jednym miejscu; 
należy dodać do tego także wojowników [!]115.

W dalszej części Testamentu Sōshitsu dokładnie instruuje Tokuzaemona, 
co ten powinien zrobić, gdyby znalazł się w nieodpowiednim towarzystwie:

Gdziekolwiek byś był na spotkaniu, jeśli wybuchnie kłótnia lub spór, natychmiast 
opuść to miejsce i szybko wróć do domu. Jedyny wyjątek występuje wtedy, gdy 
sprawa dotyczy krewnych czy rodzeństwa. Nie należy pojawiać się w miejscach, 
gdzie ludzie się kłócą, albo w inny sposób nieodpowiednio zachowują. Nawet jeśli 
ktoś będzie wobec Ciebie impertynencki, to mimo że najesz się trochę wstydu, nie 
zmieniaj swojej postawy i nie daj się w to wplątać. Nawet jeśli ktoś nazwie Cię [przez 
to] tchórzem, [powiedz mu], że podporządkowujesz się 17 pouczeniom zawartym 
w testamencie Sōshitsu i nie wolno Ci złamać [danemu Sōshitsu] przyrzeczenia. 
Tak właśnie powinien rozumować mieszczanin [tj. kupiec]116.

Mimo że Sōshitsu zaczyna swój Testament od pouczenia, aby Tokuzaemon 
wiódł prawe i szlachetne życie117, wydaje się, że za radami dotyczącymi odpo-
wiedniego funkcjonowania w społeczności stoją przede wszystkim racjo-
nalne, a nie etyczne pobudki. Według Sōshitsu nie wolno kłamać i obrażać 
innych, z drugiej strony jednak nie należy świadczyć w sprawach, których 
było się świadkiem, jeżeli mogą później stać się przedmiotem śledztwa 
prowadzonego przez władze118. Podstawową zasadą szanowanego kupca 
jest zatem pozostanie poza wszelkim podejrzeniem oraz unikanie sytu-
acji, w których musiałby narażać swoje nazwisko na szwank. Być może 
w postawie tej pobrzmiewa również brak zaufania do samurajskich insty-
tucji wymierzania sprawiedliwości.

Liczne zastrzeżenia natury etycznej nie wynikają także z pobudek fi lo-
zofi cznych czy religijnych. Kwestii wiary Sōshitsu poświęca wiele miejsca 
w jednym z pierwszych fragmentów Testamentu. Tu także przyjmuje on 
niezwykle pragmatyczne stanowisko:

Aż do osiągnięcia wieku 50 lat wszelkie starania o [zapewnienie sobie] przyszłego życia 
są bezcelowe, mimo że wraz z upływem lat ludzie się tym zajmują. Możesz [należeć 
do] jōdoshū [szkoły Czystej Ziemi] lub szkoły zen. Wszystkie inne nie są nic warte119.

Podobnie jak inne kwestie, także życie religijne kupca powinno być pod-
porządkowane jego pracy i dbaniu o interesy rodowe. Co interesujące, dla 

115 Ibidem, s. 81.
116 Ibidem, s. 85.
117 Ibidem, s. 79.
118 Ibidem.
119 Ibidem.



 2.2. Etos kupiecki i styl życia 97

Sōshitsu szczególnym zagrożeniem dla tej fi lozofi i życia było chrześcijań-
stwo, które od połowy XVI wieku stopniowo zakorzeniało się w Japonii – 
w szczególności na Kiusiu120. Sōshitsu ostrzegał Tokuzaemona, aby ten nigdy 
nie przyjmował chrztu, nawet jeśli skłaniać go będzie do tego rodzina, Sōi 
czy Dōyū – w innych sprawach wyznaczeni na jego doradców. Zdaniem 
Sōshitsu chrześcijanie zaniedbują swoje rodziny i sprawy doczesne, ponie-
waż – bojąc się potępienia w piekle – wciąż rozmyślają o życiu wiecznym 
i spędzają czas w kościołach121. Było to w jego oczach godne pożałowania 
(migurushiki). Stąd też młody Tokuzaemon w ogóle nie powinien rozmy-
ślać nad sprawami ostatecznymi:

[...] ni jeden na dziesięciu ludzi nie rozumie tego świata. Zasiedlające świat ptaki 
i zwierzęta patrzą tylko na to, co jest [bezpośrednio] przed nimi, i [tylko] o to dbają. 
Tak winno być i z człowiekiem. Na tym świecie powinien on przede wszystkim 
mieć na uwadze to, aby nie stracić szacunku w oczach innych [!]. Powiada się, 
że nawet Budda nie wie nic o tamtym świecie. Więc [tym bardziej] prosty czło-
wiek nie może o tym nic wiedzieć122.

Powyżej, i w wielu innych miejscach, Sōshitsu podkreślał, że życie 
kupca dzieli się na dwie części – przed osiągnięciem 40 lub 50 lat i po nim. 
Zgodnie z ówczesnymi wierzeniami cezura 40 lat oznaczała dla mężczyzn 
przejście w wiek obniżonej witalności123. Po przekroczeniu tej granicy nie-
które z zasad przekazywanych Tokuzaemonowi przestawały więc obowią-
zywać. Obie liczby wymieniane są w podobnych kontekstach, pojawiają 
się w nich jednak pewne różnice. Progu 40 lat dotyczą przede wszyst-
kim zakazy dotyczące skrupulatnej oszczędności, korzystania z życia (np. 
gier i zabaw) czy odwiedzania osób należących do rodziny. Z kolei gra-
nica 50 lat wiąże się z wygaśnięciem zakazu obnoszenia się z luksusami 
czy budowania nowego domu124, co prawdopodobnie wynika z wysokich 
kosztów takich działań. Co istotne, próg 50 lat silniej wiąże się także 
z życiem religijnym:

Przed osiągnięciem 50 lat nie należy w ogóle myśleć o przyszłym życiu, gdyż jest 
to bezcelowe. Co więcej, ludzie umierają też w wieku 2, 3, 10 i 20 lat. Pomyśl, co by 
było, gdybyś umarł, nie osiągnąwszy 40–50 lat. Wtedy umierałbyś niczym 2–3-letnie
dziecko, a one nie mogą nic wiedzieć o przyszłym życiu125.

120 Zob. Gonoi T., Nihon kirisutokyōshi..., s. 113–122.
121 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 79.
122 Ibidem, s. 79–80.
123 I. Kordzińska-Nawrocka, Ulotny świat ukiyo..., s. 136.
124 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 79–81.
125 Ibidem, s. 80.



98 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

Warto przyjrzeć się powyższemu rozgraniczeniu dwóch faz życia, 
które ogólnie można określić jako młodość-dojrzałość oraz dojrzałość-sta-
rość – zwłaszcza że większość późniejszych pouczeń typowych dla rodów 
kupieckich nie zawiera tego rodzaju podziału126. Według Sōshitsu młodość 
oraz następujący po niej wiek dojrzały powinny być w całości poświęcone 
realizowaniu zadań wynikających z działalności i pozycji społecznej kupca. 
W tym okresie człowiek będący głową rodu kupieckiego powinien uzyskać 
całkowitą samodzielność, aby odpowiedzialnie prowadzić dom oraz interes 
rodzinny127. Wtedy bowiem decyduje się przyszłość rodu, który może prze-
trwać lub – na skutek prowadzenia niewłaściwej polityki – upaść. Sōshitsu 
nieraz podkreślał, iż podstawowym obowiązkiem głowy rodu jest całko-
wita kontrola nad sprawami rodziny. Stąd też, jak widać w przytoczonych 
wyżej fragmentach Testamentu, często wyjątki od wielu reguł (np. tych 
dotyczących kłótni czy spotkań ze znajomymi) dotyczą relacji rodzinnych. 
Dobro rodu i więzy rodzinne powinny stanowić dla kupca główne punkty 
odniesienia w codziennym postępowaniu.

Jako przykład osoby odpowiedzialnej, o której wiadomo, że odniosła 
ogromny sukces handlowy, a jednocześnie zapewniła dobrobyt rodzinie 
na kolejne pokolenia, Sōshitsu podaje Kamiyę Juteia, o którym była mowa 
w poprzednim podrozdziale:

Zawsze sam chodź kupować opał, małe ryby wielkości 2–3 bu, sardynki, inne 
wyroby czy drewno. Targuj się jak najlepiej i kupuj jak najtaniej. Dobrze zapamiętaj 
cenę, ponieważ dzięki temu, nawet jeśli wyślesz kogoś później [po te sprawunki], 
będziesz wiedział, czy [kupił] drogo czy tanio. W ten sposób nawet słudzy nie będą 
próżnować. Jutei przez całe życie samodzielnie chodził kupować opał i naczynia 
przed bramą świątyni Shōfukuji128.

W naturalny sposób głowa rodu roztacza kontrolę także nad pracow-
nikami i służącymi, którym z założenia nie powinno się ufać:

[...] przed wytwarzaniem sake, samodzielnie zważ ryż. Jeślibyś zlecił to komu 
innemu, przez cały czas miej go na oku. Nie rób nic innego w tym samym czasie. 
Wszystkich służących i służące należy [z góry] uważać za złodziei129.

Sōshitsu nie pisze nic na temat przekazywania majątku rodowego kolej-
nemu pokoleniu. Z kontekstu można jednak wywnioskować, że 40–50-

126 J.M. Ramseyer, Th rift  and Diligence..., s. 209.
127 Warto przypomnieć, że w istotnych sprawach fi nansowych Sōshitsu dopuszczał 

do głosu także doradców – Sōi i Dōyū.
128 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 82.
129 Ibidem.



 2.2. Etos kupiecki i styl życia 99

letni Tokuzaemon mógłby mniej dbać o dobro rodziny, ponieważ w tym 
okresie życia miałby już następcę, którego zadaniem byłoby oszczędne 
gospodarowanie rodzinną fortuną. Granicę starości można zatem trak-
tować jako próg przekazywania interesu kolejnemu pokoleniu. Mając 
następcę, starzejącemu się kupcowi wolno poświęcić się przyjemno-
ściom, z których na pierwszy plan wysuwają się estetyczne i artystyczne 
rodzaje aktywności – w tym ceremonia herbaty. Sōshitsu stwierdza także, 
że w tym wieku można już zacząć przyciągać uwagę innych ludzi bardziej 
wyszukanym ubiorem. Niewykluczone, że jest to rodzaj nagrody za wiele 
lat wyrzeczeń oraz prawidłowego, oszczędnego gospodarowania czasem 
i środkami fi nansowymi.

Warto jednak podkreślić, że nic nie wskazuje na to, by Sōshitsu uwa-
żał wiek 40–50 lat za okres, w którym należy wycofać się z życia publicz-
nego. Co więcej, jego własne doświadczenia mogły skłaniać go do konsta-
tacji, że właśnie w tym wieku można dobrze realizować się poza handlem 
lub na jego granicy  – w świecie polityki i sztuki (np. ceremonii her-
bacianej). Z korespondencji oraz wpisów do Pamiętnika rodu Shimai, 
które odnoszą się do czasów młodości autora (począwszy od roku 1565), 
można wnioskować, że jego ówczesna aktywność rzeczywiście skupiała 
się na handlu i inwestycjach (między innymi nabywał cenne dzieła sztu-
ki)130. Sōshitsu nie unikał także żadnej okazji do wzmocnienia dobrych 
relacji z Ōtomo Sōrinem. Okoliczności sprawiły jednak, że na najwyższy 
stopień kariery udało mu się wspiąć dopiero w 1587 roku, czyli w wieku 
48 lat. Właśnie wtedy wraz z Kamiyą Sōtanem znalazł się w kręgu eko-
nomicznych i politycznych sojuszników Hideyoshiego131. Dekada nastę-
pująca po tej dacie oznaczała dla autora Testamentu okres największej 
aktywności politycznej i artystycznej. Nie przestał on również prowadzić 
działalności handlowej.

Testament Shimaia Sōshitsu jest przede wszystkim tekstem moralizator-
skim, w którym autor stara się stworzyć ramy dla aktywności zawodowej 
swojego następcy i przedstawia w nich obraz kupca idealnego. Jak dalece 
wizerunek ten różnił się od rzeczywistych postaw Tokuzaemona, można 
jedynie zgadywać. Wydaje się jednak, że Sōshitsu  – prawdopodobnie
w konwencjonalny wówczas sposób – starał się utwierdzić następcę w prze-
świadczeniu o słuszności stworzonego przez siebie modelu. Pod koniec Testa-
mentu nakazuje, aby Tokuzaemon czytał pouczenia raz lub dwa razy dzien-
nie, aby niczego nie zapomnieć, oraz by przysiągł, że będzie im wierny132.

130 Shoka shojō nado..., s. 4.
131 Por. Shimaishi nenroku..., s. 91.
132 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 86.



100 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

Pouczenia Sōshitsu stanowią jeden z pierwszych dowodów na istnienie 
już na początku okresu Edo względnie ugruntowanego etosu kupieckiego. 
Rozkwit kultury kupieckiej (i ogólniej mieszczańskiej) pod władzą rodu 
Tokugawa doprowadził do dalszego umocnienia się i względnej uniformizacji 
postaw kupieckich. W dalszych dekadach okresu Edo etos ten stał się jednym 
z popularnych motywów literatury mieszczańskiej, której najwybitniejszym 
przedstawicielem był Ihara Saikaku (1642–1693). W jego powieściach prze-
wija się wiele motywów i wartości zawartych w Testamencie – zwłaszcza 
oszczędność i zapobiegliwość. Chęć przekazania majątku kolejnemu poko-
leniu jest dla niego godna pochwały. Jednocześnie jednak Saikaku piętnuje 
u kupców skłonność do oszustw i całkowitego podporządkowywania się 
pieniądzowi, co sugeruje, że w jego czasach stało się to zauważalnym pro-
blemem w tej grupie społecznej133.

2.3. Kupcy mnichami zen

Przeważająca większość członków elity kupieckiej w XVI-wiecznej Japonii 
przyjęła święcenia mnisie w buddyjskich świątyniach zen – zwłaszcza szkoły 
rinzai. Najbardziej charakterystycznym symbolem ich przynależności do
tej szkoły jest występujący w ich buddyjskich imionach wspólny ideogram 
sō (宗), charakterystyczny dla członków rinzai (Sōtan, Sōkyū, Sōshitsu, 
Sōgyū, Sōden, Sōeki i inni)134. Trudno uchwytna źródłowo kwestia religij-
nego motywu wstąpienia do wspólnoty mnichów nie będzie tu omawiana. 
Warto jedynie przypomnieć, że Sōshitsu w swoim Testamencie pouczał 
następcę o słuszności dołączenia do wyznawców zen. Wydaje się jednak, 
że w kontekście omawianego tu wizerunku elity kupieckiej, stojącej na czele 
swoich miast, należy położyć nacisk przede wszystkim na związek między 
formalną przynależnością do stanu mnisiego a możliwościami aktywnej 
działalności w lokalnej i ponadlokalnej społeczności.

Buddyzm zen, który pojawił się w Japonii na przełomie XII i XIII wieku 
wraz z mnichem Eisaiem, szybko zyskał popularność, zwłaszcza w kręgach 
wojowników z Kamakury, i cieszył się poparciem rodu Hōjō, de facto sto-
jącego na czele siogunatu od śmierci Yoritomo. Z czasem stał się nie tylko 
doktryną atrakcyjną dla rosnącej rzeszy wojowników, lecz także uzyskał 
silną pozycję w środowiskach kulturalno-artystycznych skupionych wokół 
wojskowych władców Japonii. Stało się to dzięki staraniom mnicha i mistrza 
zen Musō Sosekiego (1275–1351), działającego pod polityczną protekcją 

133 Por. I. Kordzińska-Nawrocka, Ulotny świat ukiyo..., s. 134–135, 144–145.
134 Chodzi o imię (jap. hōgō) przyjmowane podczas wstępowania w szeregi mnichów.



 2.3. Kupcy mnichami zen 101

sioguna Ashikagi Takaujiego, który mocno popierał szkołę rinzai. Sosekiemu 
udało się otworzyć dla zen drogę do wielkiej polityki i wpływów w skali 
całego kraju135. To dzięki jego staraniom Takauji zarządził założenie we 
wszystkich prowincjach świątyń zen zwanych ankokuji (świątynie spokoju 
w prowincjach/kraju). Dodatkowo Soseki stworzył podwaliny pod bardziej
trwałe wpływy szkoły w postaci wyznaczenia pięciu czołowych świątyń zen
w Kioto i pięciu w Kamakurze (tzw. gozan). Miały one odtąd odgrywać naj-
ważniejszą rolę w sferze politycznej i kulturowej pod mecenatem siogunów 
z rodu Ashikaga. Zwłaszcza mnisi z Shōkokuji w Kioto stali się wkrótce 
zaufanymi posłami i zarządcami w systemie władzy siogunatu Muromachi. 
Ich głównym polem aktywności były relacje międzynarodowe, które opie-
rały się na licznych kontaktach z instytucjami buddyzmu zen. Mnisi zen 
stali się łącznikami z przedstawicielami wysokiej kultury chińskiej. Warto 
jednak zaznaczyć, że wyjazdy na kontynent mnichów z Shōkokuji miały nie 
tylko charakter duchowy, kulturalny czy dyplomatyczny, lecz także prak-
tyczny – umożliwiały prowadzenie handlu z Chinami i napływ do Japonii 
chińskich wyrobów luksusowych136.

Poza przeprowadzeniem reform organizacyjnych i zapewnieniem wpły-
wów szkole rinzai w bezpośrednim otoczeniu siogunów Musō Soseki, 
jako – między innymi – twórca ogrodów, okazał się prekursorem w dziedzi-
nie kultury i estetyki, co szybko stało się domeną mnichów zen, którzy wła-
śnie jako twórcy kultury zyskiwali wsparcie kolejnych siogunów. Tendencja ta 
utrwaliła się zwłaszcza w okresie władzy siogunów Yoshimitsu i Yoshimasy. 
Powstała wówczas tendencja do wchodzenia wojowników w sfery arysto-
kracji i przyjmowania charakterystycznych dla niej rodzajów aktywności 
jako własnych. Dzięki temu w otoczeniu sioguna nastąpił rzadki w historii 
wojowników rozkwit fi lozofi i, poezji, malarstwa – zwłaszcza monochroma-
tycznego, estetyki w duchu chińskim, sztuki ogrodowej, kaligrafi i, a póź-
niej także ceremonii herbaty. U ich podstaw niezmiennie leżały idee zen.

Z punktu widzenia dalszych rozważań dotyczących kupców należy 
zwrócić uwagę na istotną innowację, którą w kwestii dostępu do najwyż-
szych pozycji w świecie elity kulturalnej siogunatu wprowadził Ashikaga 
Yoshimitsu. Wśród jego nadwornych kompanionów, którzy musieli mieć 
odpowiednie talenty artystyczne, zaczęli pojawiać się ludzie pochodzący 
z niższych warstw społecznych. Dotyczyło to nie tylko mistrzów her-
baty, takich jak Murata Shukō137, prekursora ikebany Ikenobō Senkeia czy 

135 J. Tubielewicz, Historia..., s. 175–177, 210.
136 Ibidem, s. 211.
137 Inne czytanie imienia: Jukō. W pracy przyjęto formę Shukō uznawaną za prawidłową 

(Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 116).



102 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

twórców teatru  – Kan’amiego (1333–1384) i Zeamiego (1363–1443). Aby 
osoby te mogły funkcjonować w otoczeniu sioguna, poza dysponowaniem 
odpowiednimi zdolnościami, musiały zniwelować różnicę w pochodzeniu 
 społecznym. Sposobem na to było właśnie uzyskanie święceń mnisich, 
zwłaszcza szkoły jishū138 oraz zen. Dzięki temu już jako mnisi mogli oni 
aktywnie działać w bezpośrednim otoczeniu sioguna. Status mnicha unie-
ważniał faktyczne pochodzenie społeczne i otwierał drogę kariery arty-
stycznej dla ludzi z gminu. Osoby te zasiliły szeregi zawodowych estetów 
na dworach Yoshimitsu, a następnie Yoshimasy139.

Wydaje się, że także w XVI wieku kupcy japońscy zainteresowani kul-
turą i sztuką chińską (ceremonią herbaty, malarstwem itd.) przyjmowali 
święcenia mnisie nie tylko jako sposób na pełniejsze uczestnictwo w życiu 
kulturalnym, którego ogniskami były klasztory, lecz także jako metodę 
pokonywania barier klasowych. Sōtan pozostawił w swoim dzienniku her-
bacianym opis wyprawy do Kioto i ceremonii wstąpienia w stan mnisi, 
która się tam odbyła:

14. roku starszego brata ognia i psa ery Tenshō [1586], 12. miesiąca, 3. dnia w godzi-
nie tygrysa140 z ulicy Shijō w Dolnej Stolicy udałem się do świątyni Daitokuji, tak 
jak mnie poinstruowano. Było mnóstwo śniegu, a w samej stolicy zebrało się go 
aż na 3 shaku141, także nawet lektyką trudno było się poruszać. Świt przywitał mnie 
tuż przed świątynną bramą. Udałem się do pawilonu Sōken’in. Gdy poprosiłem 
o pomoc, zawołano mnie najpierw do siedziby najwyższego mnicha Fumiego[?]. 
Tam zjadłem obfi te śniadanie składające się aż z trzech dań. Następnie zaprowa-
dzono mnie do pawilonu dla gości. Wyszedł do mnie opat Kokei [Sōchin; 1532–
1597] i przywitaliśmy się. Ze środka wyniesiono stolik, który ustawiono w kierunku 
krokwi. Na stoliku leżała brzytwa, a obok postawiono kadzielniczkę oraz pojem-
nik na trociczki. Najpierw opat Kokei zapalił jedną trociczkę i trzy razy pochylił 
się ze złożonymi rękoma. Odłożył brzytwę na miejsce, a następnie kazał innym 
mnichom ściąć mi włosy. W ten sposób stałem się mnichem. Szczerze podzięko-
wałem opatowi za jego pomoc142.

Po ceremonii ścięcia włosów, symbolizującej wstąpienie w szeregi mni-
chów zen, Sōtan udał się na poczęstunek złożony z ryb, makaronu i wina 

138 Szkoła założona przez wędrującego mnicha (hijiri) Ippena (1239–1289), początkowo 
odłam szkoły Czystej Ziemi. Ippen głosił, by zawierzyć swoje zbawienie buddzie Ami-
dzie poprzez regularne powtarzanie jego imienia (nenbutsu) oraz tańce rytualne (nenbutsu 
odori). Szkoła uzyskała znaczne wpływy w XIV i XV w. (jishū, w: Japan: An Illustrated 
Encyclopedia...).

139 Por. J. Tubielewicz, Historia..., s. 212.
140 Tj. między godziną 3 a 5 rano.
141 Jednostka długości równa około 30,3 cm.
142 Sōtan nikki..., s. 135–136.



 2.3. Kupcy mnichami zen 103

ryżowego sake. Jeszcze tego samego dnia wrócił na krótko do swojej kwatery 
w Dolnej Stolicy (Shimogyō), a nazajutrz był już w Sakai, gdzie powitali 
go znajomi kupcy – także mnisi zen (Sōden i Dōshitsu). Sōtan zatrzymał 
się w Sakai w świątyni Daianji, należącej do szkoły rinzai, w której wziął 
kąpiel po trudach podróży. Miał tam spędzić kilka kolejnych miesięcy.

Warto poświęcić kilka słów kontekstowi ceremonii wstąpienia w stan 
mnisi Sōtana oraz postaci opata Kokeia Sōchina, który mu ją umożliwił. 
Kupiec z Hakaty rozpoczyna swój pamiętnik herbaciany od opisu swojej 
sytuacji w zimie 1586 roku. Sōtan wyjechał z portu Karatsu, w którym spę-
dzał czas po spaleniu Hakaty w 1585 roku. Poprzez Mitsushimę i Kaburi 
w prowincji Chizuken udał się lądem do Shimonoseki, gdzie wsiadł na statek
i popłynął do Hyōgo143. 18. dnia 11. miesiąca Sōtan dotarł lądem do Kioto 
i zatrzymał się u niejakiego Mority Jōina przy ulicy Shijō w Dolnej Stolicy. 
Dwa dni później złożył wizytę na górze Atago na północny zachód od Kioto, 
gdzie najprawdopodobniej odwiedził tamtejszy chram shintō. Następnego 
dnia wrócił do swojego gospodarza w stolicy. Kolejne kilka dni spędził 
na spotkaniach z przedstawicielami lokalnego środowiska kupieckiego, 
zwłaszcza wpływowymi Tennōjiyą Sōgyū i Daimonjiyą Eiseiem, którzy 
mieli domy w Górnej Stolicy (Kamigyō). Kupiec z Hakaty uczestniczył 
łącznie w sześciu spotkaniach herbacianych. Ostatecznie po dwóch tygo-
dniach od przybycia do stolicy odbyła się przytoczona wyżej ceremonia 
shukke144. Sōtan spędził jeszcze cztery miesiące w rejonie Kioto, Sakai 
i Osaki, by pod koniec 3. miesiąca 1587 roku udać się w powrotną podróż 
do Hakaty i Karatsu145.

Mnichem, który sprawował pieczę nad Sōtanem podczas ceremonii 
shukke, był Kokei Sōchin, ówczesny opat Daitokuji. Postać Kokeia zasłu-
guje na dokładniejszy opis, ponieważ dobrze wpisuje się w obraz relacji 
pomiędzy mnichami zen, środowiskiem kupieckim oraz elitą polityczną. 

Kokei jako młody mnich pochodzący z prowincji Echizen uczył się 
w Ashikaga Gakkō (Szkoła w Ashikadze)146. W 1573 roku został 117. opatem 
Daitokuji, jednej z najważniejszych świątyń rinzai, niedługo potem zrezy-
gnował jednak z funkcji i przebywał kolejno w świątyniach Daisen’in oraz 
Nanshūji (w Sakai). Po śmierci Nobunagi odprawiał uroczystości pogrze-
bowe, a następnie został zwierzchnikiem pawilonu Sōken’in w Daitokuji. Był 
również mistrzem zen Sena no Rikyū i utrzymywał z nim dobre kontakty. 

143 Ibidem, s. 133.
144 Shukke – formalne wstąpienie w szeregi mnichów danej szkoły (sanskr. pravrajyā).
145 Sōtan nikki..., s. 226–227.
146 Ofi cjalna szkoła siogunatu Muromachi w miejscowości Ashikaga w obecnej pre-

fekturze Tochigi. 



104 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

Na przykład w 1585 roku prowadził w pałacu cesarskim spotkanie herbaciane, 
w którym uczestniczył Rikyū147. Po zdobyciu hegemonii przez Hideyoshiego 
Kokei współpracował z nim w kwestii budowy świątyni Tenshōji w Kioto. 
W roku 1588 doszło między nimi do konfl iktu, wskutek czego mnich musiał 
udać się na wygnanie do Hakaty, gdzie zamieszkał w świątyni Daidōan. 
Wszedł tam w dobre relacje z Kamiyą Sōtanem i Shimaiem Sōshitsu148. 
Mechanizm nawiązania relacji między Sōtanem i Kokeiem nie jest jasny. 
Prawdopodobnie mieli oni wspólnych przyjaciół, takich jak Tennōjiya 
Sōgyū i Dōshitsu oraz nieznany z nazwiska kupiec Sōden z Hakaty (Hakata 
Sōden u Sōgyū)149. 

Nie ulega wątpliwości, że Sōtana wyświęcił jeden z najbardziej wpływo-
wych ówczesnych mnichów, który cieszył się protekcją Nobunagi i, przez 
większość czasu, Hideyoshiego. Z punktu widzenia Sōtana wizyta w Kioto 
i ceremonialne ścięcie włosów w Daitokuji były swoistym rytuałem przej-
ścia – nie tylko ze stanu świeckiego do duchownego (choć znacznie zlaicy-
zowanego), lecz przede wszystkim z pozycji kupca o relacjach ograniczonych 
lokalnie do rangi członka ponadlokalnej elity kupieckiej skupionej wokół sto-
łecznych świątyń zen. Należy wyraźnie podkreślić, że to właśnie opis wyprawy 
do Kioto w roku 1586 stanowi otwarcie herbacianego Dziennika Sōtana, 
a dokładnie opisana ceremonia wstąpienia w stan mnisi zajmuje w nim 
jedną z pierwszych kart. Można postawić tezę, że Sōtan doskonale rozu-
miał, iż właśnie te wydarzenia stanowią dla niego początek kariery o zasięgu 
ponadlokalnym. Dlatego też wtedy rozpoczął zapisywanie towarzyszących 
temu wydarzeń, a zwłaszcza spotkań herbacianych. Warto dodać, że od tego 
czasu uzupełniał swój dziennik (z początku regularnie) przez kolejne 27 lat.

Kwestia relacji zawiązywanych podczas spotkań herbacianych zostanie 
dokładnie omówiona w następnym rozdziale. W tym miejscu należy jedynie 
podkreślić, że poza odbyciem ceremonii zgolenia włosów to właśnie chęć 
umocnienia i rozbudowania relacji z elitą kupiecką regionu stołecznego 
(głównie Sakai) stanowiła główny cel przyjazdu Sōtana do Kinai.

Społeczny kontekst stojący za paraliterackim opisem w Dzienniku wydaje 
się zatem jasny – można traktować wejście Sōtana do społeczności mnichów 
zen w Kioto jako jeden ze sposobów na otwarcie sobie drogi do awansu 
społecznego. W przypadku elity kupieckiej jako całości metodę tę można 
uznać za najbardziej powszechną. Wejście w stan mnisi oznaczało rzeczywi-
ste pokonanie bariery mieszczańskiego urodzenia w połączonej społeczności
elity kupieckiej i wojowników. Miało ono podobną funkcję jak wplatanie 

147 Sugimoto K., Sen no Rikyū..., s. 39.
148 Sōtan nikki..., s. 248–249.
149 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 148.



 2.3. Kupcy mnichami zen 105

w dzieje swego rodu arystokratycznych przodków, z tą różnicą, że genealogie 
funkcjonowały przede wszystkim w sferze symbolicznej, a zgolenie głowy 
miało wymierne konsekwencje praktyczne. Poprzez wyjście poza struktury 
społeczne umożliwiało bowiem stworzenie sobie realnej możliwości kariery 
o charakterze politycznym i ugruntowanie pozycji w skali ogólnokrajowej.

Mimo że nie zachowały się listy sprzed roku 1586 bezpośrednio dotyczące 
Sōtana, można się domyślać, że obracał się on przede wszystkim w kręgu 
lokalnych kupców oraz wojowników z prowincji Chikuzen, takich jak Sōrin 
i jego wasale150. Regionalne ograniczenie kontaktów pozakupieckich widać 
wyraźnie w przypadku Sōshitsu – blisko związanego z Sōtanem. Z okresu 
przed zainteresowaniem się Hideyoshiego Hakatą w roku 1587 zachowało 
się około 20 listów, które Sōshitsu wymienił wyłącznie z lokalnymi wojow-
nikami151. Sōtan, dzięki wizycie w Kioto i przyjęciu święceń od Kokeia, prze-
łamał to ograniczenie. Być może to postępowanie da się odczytać jako jeden 
z wielu przejawów pragmatyzmu w życiu kupców, tak silnie zarysowanego 
w opisanym wcześniej etosie tej grupy społecznej. Święcenia mogły pomóc 
Sōtanowi w interesach podobnie jak oszczędność, ostrożność, przemyślane 
decyzje handlowe, odpowiednie związki interpersonalne czy dobre stosunki 
z wojownikami. Pobyt w Kinai, który nastąpił po dokonaniu shukke, to dla 
Sōtana pasmo spotkań z lokalnymi kupcami, ale przede wszystkim dobrze 
wykorzystana okazja do nawiązania kontaktów z elitą świata wojowników, 
z Hideyoshim i Mitsunarim na czele, którzy mieli patronować dalszej karie-
rze kupca z Hakaty – tym razem już w skali ogólnokrajowej152.

Na to, że wejście w stan mnisi miało także znaczenie praktyczne, wska-
zuje krótki list Nobunagi wysłany 7. dnia 9. miesiąca prawdopodobnie 
1569  lub 1570 roku do świątyni Makinoodera w podziękowaniu za uczy-
nioną mu przysługę:

Jako że jestem w obozie wojskowym, wysyłam mnicha. Bardzo się cieszę z życzli-
wości, [jaką mi okazaliście,] wysyłając 10 luf do arkebuzów. Resztę przekaże Imai 
Sōkyū. Uszanowanie153.

Nie ulega wątpliwości, że Nobunaga posłużył się Sōkyū dlatego, że nie 
był on jedynie kupcem, lecz również mnichem. Wstąpienie w stan mnisi uła-
twiało zatem kupcom nie tylko wychodzenie poza własne środowisko i nawią-
zywanie kontaktów z wojownikami, lecz także umożliwiało  wykonywanie 

150 W liście do ojca Sōtana pojawia się np. nazwisko Usukiego Akihayi (1520–1574), 
wasala pana Ōtomo. Por. Kamiya monjo..., s. 179.

151 Shoka shojō nado..., s. 1–12.
152 Sōtan nikki..., s. 158–166 i in.
153 Oda Nobunaga monjo..., t. 1, s. 416–417.



106 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai

zadań, w które były zaangażowane instytucje religijne  – nierzadko pro-
wadzące działalność polityczną i wojskową. Przypadek Makinoodery nie 
był inny. Początkowo wspierała ona Nobunagę (jak widać w powyższym 
liście), lecz w 1581 roku sprzeciwiła się sporządzeniu katastru ziemskiego 
i w odwecie została spalona154.

2.4. Podsumowanie

Przedstawiciele elity kupieckiej Hakaty i Sakai znajdowali się w specyfi cznym 
położeniu społeczno-ekonomicznym. Ich historie rodzinne przedstawione 
w źródłach genealogicznych zawierają liczne zniekształcenia typowe dla 
gatunku keizu. Na wzór podobnych tekstów powstałych w rodach samu-
rajskich autorzy doszukiwali się znamienitych przodków pochodzących 
z arystokracji. Motyw ten wynikał jednak nie tyle z rzeczywistej historii 
rodów kupieckich, ile z ich niezaprzeczalnych osiągnięć w handlu, przed-
siębiorczości i administracji lokalnej. Tworzenie obrazu rodzin kupieckich 
jako potomków starożytnych rodów arystokratycznych stanowiło więc z jed-
nej strony próbę wytłumaczenia ich sukcesu, z drugiej zaś było wyrazem 
rosnących ambicji kupców, którzy zyskali wpływy i znaczny kapitał dzięki 
prowadzonemu od XV wieku handlowi z Chinami i Koreą. Tę rzeczywi-
stą drogę do bogactwa ukazują zawarte w genealogiach opisy działalności 
ojców i dziadków głównych bohaterów niniejszej pracy.

Uzyskanie majątku i wpływów w lokalnej społeczności nie zawsze odby-
wało się w ten sam sposób. Dzięki analizie zachowanych źródeł możemy 
zauważyć, że niektórzy przedstawieciele rodów Kamiya i Tennōjiya 
(w mniejszym stopniu rodu Shimai) budowali swoją pozycję z pokolenia 
na pokolenie poprzez stopniowe kumulowanie kapitału i rozszerzanie dzia-
łalności (na handel, kopalnie, zróżnicowane wytwórstwo). Z kolei rodzina 
Rikyū – pochodząca prawdopodobnie ze środowiska drobnych samurajów 
i mocno osadzona w świecie kultury – wzbogaciła się niedługo przed przyj-
ściem na świat późniejszego mistrza drogi herbaty. Wspięcie się na szczyt 
lokalnej społeczności jeszcze mniej czasu zajęło Sōkyū, który  – zapewne 
także jako potomek wojowników niskiego szczebla – wszedł w posiadanie 
dużego majątku głównie dzięki małżeństwu z córką Takeno Jōō i udanemu 
wyegzekwowaniu spadku kosztem swojego młodocianego szwagra.

Mimo powyższych różnic w historiach rodzinnych i sposobach zdo-
bycia majątku członkowie elity kupieckiej z Hakaty i Sakai tworzyli raczej 
spójną grupę społeczną o podobnych wpływach. W przypadku Sakai grupa 

154 Ibidem, s. 416–417.



 2.4. Podsumowanie 107

ta miała swoją instytucję w postaci rady egōshū, której 10 przedstawicieli 
decydowało o polityce „japońskiej Wenecji”. W Hakacie, gdzie władza 
wojowników była znacznie silniejsza, pozycja Sōshitsu i Sōtana nie uległa 
tego rodzaju formalizacji. Niemniej jednak była podobna, o czym dowiadu-
jemy się przede wszystkim z zachowanej korespondencji lokalnych panów 
feudalnych, adresowanej do kupców (zob. podrozdział 4.1.2.).

Dojście do znacznych majątków i uzyskanie kluczowej pozycji w spo-
łeczności lokalnej miało swoje odzwierciedlenie także w etosie i stylu życia 
elity kupieckiej. Z Testamentu Shimaia Sōshitsu możemy się dowiedzieć, 
jak ważne z punktu widzenia XVI-wiecznego kupca – głowy rodu – były 
wysiłki zmierzające do zachowania kapitału i tym samym pozycji społecz-
nej rodziny. Miały temu służyć rygorystyczne zasady samodzielnej pracy, 
oszczędności, skromności, jak również wskazania dotyczące unikania kon-
fl iktów oraz niebezpiecznych, z punktu widzenia autora, pokus doczesnych 
(hazardu, zabawy) oraz fi lozofi czno-duchowych (chrześcijaństwa). Pasja 
herbaciana, oddanie się życiu kulturalno-estetycznemu oraz poluzowanie 
zakazów dotyczących zbytków miały stanowić rodzaj nagrody dopiero dla 
człowieka dojrzałego, który obowiązek dbania o majątek rodowy mógł już 
powierzyć następcy. W tym kontekście chanoyu może być również trak-
towana jako rodzaj aktywności estetycznej osób dojrzałych, której celem 
jest w istocie rozrywka155.

Należy podkreślić, że przedstawiciele elity kupieckiej obu portów stali 
na czele swoich społeczności i tylko oni  – głównie poprzez budowanie 
relacji z wojownikami  – mogli działać na ponadlokalnej scenie handlo-
wej, politycznej i kulturalnej. Sposobem na łatwiejsze wyjście ponad i poza 
sferę mieszczan oraz nawiązywanie relacji w skali ogólnokrajowej było 
wstępowanie w szeregi mnichów zen, jak również coraz większa aktyw-
ność w zakresie ceremonii herbaty – jednego z najistotniejszych środków 
komunikacji społecznej ówczesnych elit Japonii. Czynniki te stwarzały dla 
nich szanse na awans społeczny.

155 Sen S., O duchu herbaty..., s. 28–29.



R O Z D Z I A Ł  3

Kultura herbaty jako środek komunikacji 
i tworzenia grup społecznych

3.1. Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna 
rola chanoyu

Dotąd powiedziano wiele na temat poszczególnych kupców. Zasadniczą 
kwestią jest jednak zwrócenie uwagi na związki pomiędzy przedstawi-
cielami elity kupieckiej obu opisywanych miast oraz wskazanie środków 
i mechanizmów komunikacji, które umożliwiały im utrzymywanie stałych 
kontaktów oraz budowanie więzi wewnątrz grupy. Wydaje się bowiem, 
że zarówno specyfi czne sposoby komunikacji, jak i budowane na ich pod-
stawie relacje stanowiły najważniejsze czynniki tworzące z wpływowych 
kupców względnie jednolitą grupę społeczną.

Jak sygnalizowano wcześniej, środowiska kupców z Hakaty i Sakai 
przenikały się wzajemnie i prowadziły wspólne przedsięwzięcia handlowe. 
Wynikało to przede wszystkim z tego, że miasta te zajmowały przeciw-
ległe punkty na najważniejszym szlaku handlowym, który stanowiło 
Wewnętrzne Morze Japońskie, oraz uczestniczyły w handlu prowadzonym 
z Chinami. Dodatkowymi czynnikami były podobny poziom rozwoju, 
znaczna wielkość obu miast oraz kluczowa rola w nich przedstawicieli 
warstwy kupieckiej  –  nie tylko w handlu, lecz także w sferze politycznej 
(zwłaszcza w Sakai).

Podobieństwa charakteru obu miast były wyraźnie widoczne także dla 
obserwatorów z zewnątrz. Zachowały się raporty sporządzone przez misjo-
narzy europejskich, którzy opisując oba porty handlowe, używali właściwie 
takich samych określeń. Główne cechy, które przykuwały ich uwagę to: 
duża liczba mieszkańców (utożsamiana z wielkością miasta), zamożność 
zamieszkujących je kupców oraz panujący w obrębie tych miast pokój i ład 
(w kontekście walk prowadzonych w wielu innych prowincjach w okresie 
wojen domowych). Na przykład Gaspar Vilela (?–1572) w swoich listach 



 3.1. Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna rola chanoyu  109

określał Sakai mianem „ogromnego miasta zamieszkanego przez wielkie
rzesze kupców”1. W innym miejscu podkreślał także ich zamożność. 
Identyczne cechy wskazywali Cosme de Torres (1510–1570) oraz Luis Frois 
(1532–1597). Ten ostatni uznał Sakai za najpotężniejsze i najbogatsze mia-
sto w Japonii2. Opisy Hakaty nie pozostawiają wątpliwości, że katoliccy 
misjonarze uznawali ją za miasto o takim samym charakterze jak Sakai. 
Vilela, Torres oraz Frois przedstawiają Hakatę jako kwitnący ośrodek han-
dlowy zdominowany przez silną i majętną warstwę kupiecką3. Wydaje się, 
że zewnętrzne podobieństwo wynikające z charakteru obu miast miało 
także głębsze znaczenie. Przedstawiciele obu portów, a zwłaszcza ich elity, 
tworzyli bowiem względnie jednolitą grupę społeczną, którą łączyła sieć 
zależności natury handlowej i kulturalnej.

Wydaje się, że istniały dwa podstawowe sposoby komunikacji między 
przedstawicielami kupiectwa z obu miast. Za pierwszy z nich należy uznać 
opisywane już wyżej kontakty handlowe. W tym miejscu wystarczy jedynie 
przypomnieć związki Sōshitsu z Hakaty z Akaneyą Tarōuemonem, człon-
kiem rady egōshū z Sakai4. Mimo że nie zachowało się wiele informacji 
na temat innych tego rodzaju kontaktów, prawdopodobnie musiały być 
znacznie częstsze.

Z punktu widzenia dalszych rozważań za znacznie istotniejsze medium 
komunikacji społecznej pomiędzy kupcami należy uznać ceremonię herbaty. 
Dobrym przykładem budowania relacji na tej podstawie jest działalność 
Tennōjiyi Dōshitsu, stryja Sōgyū. Być może początkowo pobyt Dōshitsu 
w Hakacie wynikał z pobudek handlowych, wydaje się jednak, że w tym 
przypadku motywacje te szybko zeszły na drugi plan. Zasadniczym czynni-
kiem, który zadecydował o zamieszkaniu Dōshitsu w Hakacie, było praw-
dopodobnie zainteresowanie chanoyu5. Dōshitsu nie był bowiem jedynie 
kupcem, lecz przede wszystkim znanym człowiekiem herbaty (chajin)6, 
uczniem Takeno Jōō. Jego pobyt w Hakacie mógł mieć na celu uzyskanie 
łatwiejszego dostępu do importowanych z kontynentu utensyliów herbacia-
nych oraz wyrobów sztuki chińskiej (np. obrazów), które odgrywały istotną 
rolę podczas spotkań herbacianych. Jednocześnie podczas pobytu w pro-
wincji Chikuzen Dōshitsu wszedł w dobre relacje z Ōtomo Sōrinem oraz, 

1 Izumi C., Sakai to Hakata ..., s. 40.
2 Ibidem, s. 40–41.
3 Ibidem, s. 54–55.
4 Shimaishi nenroku..., s. 88.
5 Takeno Y., Kamiya Sōtan..., s. 104.
6 Termin chajin (dosłownie człowiek herbaty) oznacza osobę, która lubi herbatę, parzy 

ją oraz się na niej zna, przy czym chodzi tu o zestaw zjawisk kulturowych i estetycznych 
(A. Zalewska, Jak być chajinem..., s. 283).



110 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

co szczególnie istotne, nawiązał kontakty na bazie chanoyu z czołowymi
przedstawicielami lokalnej elity kupieckiej – Sōshitsu i Sōtanem7. Zachowały 
się listy wymieniane między Sōrinem a Sōshitsu, w których ten pierwszy 
wyraźnie daje do zrozumienia, że Sōshitsu i Dōshitsu współpracowali 
w dostarczaniu towarów na jego osobiste zamówienie8.

Drugą charakterystyczną postacią, która uosabia bliskie relacje między 
obiema społecznościami kupieckimi, jest kupiec o imieniu Sōden. Niestety 
nie ma wielu informacji źródłowych na temat tej osoby. Wiadomo jedynie, 
że pochodził z Hakaty i prawdopodobnie na stałe przebywał w Sakai. Pojawia 
się on często w Dzienniku Sōtana jako współuczestnik licznych spotkań her-
bacianych odbywających się w Sakai, Osace i Kioto9. Niekiedy sam organizo-
wał spotkania w Sakai. To właśnie Sōden obok Dōshitsu stanowił oparcie dla 
Sōtana, który w 1586 roku przybył do Sakai po ceremonii shukke w stolicy. 
Obaj kupcy, jednocześnie związani z dwoma miastami i ich środowiskami, 
ułatwili Sōtanowi poznanie nowych ludzi w Sakai, a być może mieli także 
swój udział w nawiązaniu relacji z opatem Daitokuji. W Sakai, Osace i Kioto 
Sōtan miał okazję uczestniczyć w wielu spotkaniach, w których często towa-
rzyszył mu jedynie Sōden. Dwaj kupcy z Hakaty sami gościli u wielu różnych 
osób  – głównie kupców i mnichów. Co ciekawe, z Dziennika Sōtana 
wynika, że Sōden często spotykał się także z innymi kupcami z Hakaty, 
którzy czasowo lub dłużej przebywali w Sakai. 5. dnia 12. miesiąca 1586 
roku Sōtan uczestniczył w Sakai w spotkaniu u Sōdena z udziałem „trzech 
ludzi z Hakaty” (Hakatashū sannin)10. Nie można wykluczyć, że także w ich 
przypadku Sōden stanowił naturalny pomost łączący ich ze środowiskiem 
kupieckim Sakai.

Trzecią postacią, która najczęściej pojawia się obok Sōtana w Sakai, jest 
Tennōjiya Sogyū – jedna z najbardziej wpływowych osób w tym mieście, jak 
również czołowy przedstawiciel tamtejszego świata chanoyu11. Znajomość ta 
została zawarta zapewne dzięki staraniom stryja Sōtana – Dōshitsu. Sōtan 
początkowo pojawiał się na spotkaniach jednocześnie z Sōgyū oraz znanymi 
wcześniej Dōshitsu lub Sōdenem12. Z czasem jednak zaczął być zapraszany 
na spotkania bez ich udziału, na których to Sōgyū mógł być pośrednikiem 
w komunikacji z kolejnymi przedstawicielami lokalnej elity kupieckiej, 

7 Tennōjiya Dōshitsu, w: Nihon jinmei daijiten...
8 Shoka shojō nado..., s. 6, 8, 13–16.
9 Sōtan nikki..., s. 133–139, 142, 144, 147, 151, 153, 169–170, 185–186 i in.

10 Ibidem, s. 137.
11 Por. Toyoda T., Hōken toshi..., s. 33.
12 Np. 23. i 24. dn. 11. mies. 1586 roku w Kioto, 17. i 19. dn. 12. mies. w Sakai (Sōtan 

nikki..., s. 134, 144–147).



 3.1. Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna rola chanoyu  111

takimi jak Mizuochi Sōkei13, Zeniya Sōtotsu (?–1590)14, Hariya Sōwa15 i inni. 
Dzięki swojej pozycji Sōgyū wprowadził Sōtana także w środowisko poli-
tyczne najwyższego szczebla, na którego czele stali Ishida Mitsunari16, Sassa 
Narimasa (?–1588)17, Toyotomi Hidenaga (1540–1591)18 i inni wojownicy.

Znany w Hakacie Dōshitsu z Sakai oraz przebywający w Sakai kupiec 
z Hakaty Sōden początkowo byli więc przewodnikami Sōtana – przedsta-
wiciela jednego z najbardziej wpływowych rodów z Hakaty  – który roz-
poczynał karierę w regionie stołecznym. W krótkim czasie zawarł on jed-
nak wiele nowych znajomości – przy czym należy zaznaczyć, że kontakty 
z Dōshitsu i Sōdenem nie osłabły19. 

Podobny mechanizm widoczny jest w przypadku drugiego omawia-
nego szeroko w niniejszej pracy kupca z Hakaty – Shimaia Sōshitsu, który 
przebywał w Sakai od połowy 1580 do wiosny 1582 roku. Imię Sōshitsu 
kilkanaście razy przewinęło się przez listy gości w Notatkach ze spotkań 
rodu Tennōjiya. Podobnie jak w przypadku Sōtana na pierwszych spo-
tkaniach u Sōgyū wraz z Sōshitsu obecni byli Dōshitsu i Sōden. Sōshitsu 
spotykał się głównie z kupcami z Sakai  – między innymi z Beniyą Sōyō 
i Kusabeyą Dōsetsu. Pod koniec pobytu w regionie stołecznym Sōshitsu 
(wraz z Sōgyū) pojawił się także u wpływowych wojowników, którymi 
byli ówcześni zausznicy Nobunagi – Akechi Mitsuhide oraz Matsui Yūkan 
(z urodzenia mieszczanin)20. Mimo względnego poszerzania grupy uczest-
ników spotkań, w których dzięki kontaktom Sōgyū wziął udział Sōshitsu 
z Hakaty, warto podkreślić, że większość z ogólnej liczby spotkań Sōgyū 
przygotował tylko dla Sōshitsu21. Być może świadczy to o wcześniejszej 
zażyłości między oboma kupcami, której dobrym duchem był z pewnością 
stryj Sōgyū – Dōshitsu.

Poza Sōtanem, Sōdenem i Sōshitsu w pawilonie herbacianym Sōgyū 
pojawiło się jeszcze kilka osób, przy których imionach główny autor Notatek 
ze spotkań rodu Tennōjiya dopisał, że pochodziły z Hakaty. Co ciekawe, 
są to osoby nieznane z innych źródeł, co sugeruje, że kontakty rodziny 
Tennōjiya z kupcami z Hakaty wynikające z chanoyu wykraczały poza wąską 

13 2. dn. 1. mies. 1587 roku w Sakai (ibidem, s. 158).
14 21. dn. 1. mies. 1587 roku w Sakai (ibidem, s. 184).
15 29. dn. 1. mies. 1587 roku (ibidem, s 186–187).
16 3. dn. 1. mies. 1587 roku w Osace (ibidem, s. 158–166).
17 9. dn. 1 mies. 1587 roku w Osace (ibidem, s. 172).
18 11. dn. 1. mies. 1587 roku w Kōriyamie (ibidem, s. 173–174).
19 Sōtan spotykał się w Sakai z Dōshitsu także znacznie później – w latach 1594 i 1599 

(ibidem, s. 302–304, 341–342).
20 Takemoto C., Shokuhōki no chakai..., s. 42–43.
21 Tennōjiya kaiki..., t. 8, s. 341, 343, 363, 367, 371, 373.



112 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

grupę elity. Sōtatsu i Sōgyū wymieniają tu np. niejakich: Jōana, Jōetsu, Sōsę 
i Sōchū22, o których nic więcej nie wiadomo. Można się domyślać, że adno-
tacja o pochodzeniu tych osób z Hakaty służyła autorom dzienników jako 
dodatkowa pomoc przy ich zapamiętaniu. Być może więc w Notatkach ze 
spotkań rodu Tennōjiya znajdują się imiona większej liczby kupców z Hakaty, 
których członkowie rodu Tennōjiya znali tak dobrze, że adnotacja o ich 
pochodzeniu z portu na Kiusiu nie była potrzebna. Na bazie dostępnych 
źródeł kwestia ta nie może wyjść jednak poza sferę przypuszczeń.

Wydaje się, że powyższe przykłady w wyraźny sposób pokazują, że śro-
dowiska kupieckie Hakaty oraz Sakai utrzymywały ze sobą ożywione kon-
takty, a pasja herbaciana stanowiła drugie  – obok relacji handlowych  – 
medium komunikacji w tej społeczności. Należy podkreślić, że w przypadku 
przedstawicieli elity kupieckiej to właśnie droga herbaty (sadō lub chadō) 
była najsilniejszym ogniwem spajającym tę pod wieloma względami jed-
nolitą grupę społeczną na poziomie łączących ją upodobań kulturalnych. 
Zainteresowanie herbatą w znacznym stopniu wyznaczało granice tej grupy 
społecznej. Wynikało to przede wszystkim stąd, że właśnie przedstawiciele 
elity kupieckiej mogli sobie pozwolić na sprowadzanie z kontynentu cen-
nych utensyliów herbacianych, mieli dostęp do dzieł sztuki oraz wyznawali 
podobny system wartości, w którym obok pracy i gromadzenia majątku 
poczesne miejsce zajmowała aktywność kulturalna – zwłaszcza w dojrza-
łym okresie życia23.

W tym miejscu warto poświęcić kilka słów zjawisku spotkania herba-
cianego, które stanowiło przestrzeń zarysowanej komunikacji. Na wstępie 
należy zaznaczyć, że spotkanie w duchu chanoyu jest trudne do zdefi nio-
wania. Jako podstawę defi nicji można przyjąć, że powinno się ono kon-
centrować wokół czynności parzenia i picia zielonej sproszkowanej her-
baty (matcha) przy użyciu określonych utensyliów, takich jak kociołek 
do gotowania wody (kama), czerpak (hishaku) i czarki (chawan, tenmoku), 
z których napój jest wypijany24. Spotkania nie sposób jednak ograni-
czyć do prostej czynności picia herbaty typowej dla zwyczajów panują-
cych w świątyniach buddyjskich, w których mnisi o określonej godzinie 
 przychodzili do wyznaczonego pawilonu, aby napić się wspólnie herbaty25. 
Spotkanie w duchu chanoyu wymaga dodatkowo wykonania określonych 
czynności stanowiących odzwierciedlenie idei fi lozofi cznych i estetycznych. 
Jak wspominano wcześniej, kwestie te nie będą głównym przedmiotem 

22 Ibidem, s. 6, 8, 107, 111, 112, 119, 129, 142.
23 Spośród kupców, o których była tu mowa, najmłodszy był zapewne Sōtan (miał 33 lata).
24 U. Mach, Urasenke..., s. 297.
25 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 105–106.



 3.1. Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna rola chanoyu  113

niniejszych rozważań. W tym miejscu warto jednak podkreślić, iż zainte-
resowanie estetyczną stroną ceremonii herbaty było jednym z najważniej-
szych czynników, które prowadziły do umacniania się omawianej grupy 
jako całości. Zainteresowanie to doprowadziło z czasem do wytworzenia 
się specyfi cznego języka komunikacji w gronie zainteresowanej chanoyu 
elity kupieckiej, a także wojowników i mnichów. Uczestnicy spotkań 
i kolekcjonerzy utensyliów posługiwali się szczególnym językiem symboli, 
którego elementami były wartości przypisywane ideom czy przedmiotom 
służącym ceremonii. Wartości symboliczne nadawano zwłaszcza słynnym 
utensyliom herbacianym (meibutsu)26, które stały się najbardziej rozpozna-
walnymi punktami odniesienia dla wszystkich członków elity kupieckiej 
zainteresowanych herbatą. Z uwagi na istotne znaczenie meibutsu w dal-
szych rozważaniach (zob. podrozdział 3.5.) chciałbym poświęcić słynnym 
utensyliom kilka słów. 

Termin meibutsu jest pojęciem historycznym stosowanym w piśmien-
nictwie XVI wieku na określenie wyjątkowych przedmiotów służących 
ceremonii27. Równolegle stosowano także wyrazy onmono (dostojne przed-
mioty) – zwłaszcza w kontekście utensyliów, które należały do siogunów 
z rodu Ashikaga28. Wymiennym terminem japońskim na określenie słynnych 
utensyliów jest także wyraz meiki (słynne naczynie). Nie będzie on jednak 
stosowany w niniejszej pracy, ponieważ ma węższy zakres semantyczny 
i nie obejmuje przedmiotów innych niż naczynia (np. obrazów). Specyfi czne 
znaczenie nadaje mu również element ki (器 – utsuwa), ponieważ sugeruje, 
że w świecie ceremonii herbaty i związanej z nią kultury cenienia utensy-
liów najważniejsze miejsce zajmowały – i wciąż zajmują – wyroby wyko-
nane z ceramiki, zwłaszcza naczynia na sproszkowaną herbatę (chaire)29,
czarki oraz naczynia na herbatę niesproszkowaną (tj. w formie liści; tsubo, 

26 Termin meibutsu może być tłumaczony nie tylko jako „słynny przedmiot [herbaciany]”, 
ponieważ pierwotnie oznaczał „przedmiot, który miał imię”, nazwy słynnych utensyliów 
zapisano, stosując zasady typowe dla imion własnych (Meibutsu, w: Nihon daihyakka zensho 
(Wielka encyklopedia japońska – Nipponica), Shōgakukan, Tōkyō 2001 [edycja elektroniczna].

27 Warto dodać, że współcześnie termin ten stosuje się także w odniesieniu do słynnych 
produktów lokalnych wytwarzanych w poszczególnych regionach Japonii.

28 Por. Takemoto C., Shokuhōki no chakai..., s. 54.
29 W przypadku naczyń na herbatę sproszkowaną obecnie niezwykle cenione są również 

puzderka wykonane z drewna krytego laką (natsume). Zazwyczaj przechowuje się w nich lekką 
herbatę typu usucha, a w przypadku mocniejszej (koicha) stosuje się wspomniane naczynia 
ceramiczne. Oba typy herbaty różnią się nie tylko sposobem przechowywania i smakiem, 
lecz także okolicznościami podania i użyciem innych utensyliów. Procedura przygotowania 
herbaty typu ususha jest uważana za mniej formalną i następuje często po wypiciu czarki 
herbaty koicha, co stanowi główny punkt formalnych spotkań herbacianych.



114 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

ōtsubo). Termin ten obejmuje również cenioną grupę naczyń metalowych – 
np. kociołków.

Warto w tym miejscu spróbować zdefi niować meibutsu. Wydaje się, 
że można za nie uznać przedmiot wykorzystywany w chanoyu, który w spo-
łeczności ludzi herbaty ma własne imię (nazwę, określenie) oraz wysoką 
wartość wynikającą z jego historii oraz oryginalności30. W okresie Edo chajin 
Kobori Enshū (1579–1647) scharakteryzował podstawowe rodzaje słynnych 
przedmiotów. Zgodnie z jego podziałem za meibutsu uznawano wyroby, 
których rodowód sięgał czasów działalności Rikyū. Szczególnie unikatowe 
utensylia nazywano ōmeibutsu (wielki słynny przedmiot). Kobori Enshū 
utożsamia ōmeibutsu z przedmiotami, które funkcjonowały w świecie cha-
noyu jeszcze przed Rikyū. Oba rodzaje słynnych utensyliów można określić 
zbiorczo jako meibutsu.

Gama słynnych utensyliów była bardzo szeroka. Jak wspomniano wyżej, naj-
większym szacunkiem w środowisku chajinów cieszyły się naczynia ceramiczne
i metalowe. Duże tsubo (ōtsubo) oraz czarki zajmują dwa z trzech pierw-
szych miejsc w obszernym spisie słynnych utensyliów, który stanowi zasad-
niczą treść Zapisków Yamanouego Sōjiego. Pomiędzy nimi autor wymie-
nia kamienie ozdobne (ishi) oraz przenośne półki (daisu) pod przedmioty 

30 Yamanoue Sōjiki..., s. 17–18; Tsutsui H., Chajin to meiki..., s. 18–19.

3. Ceramiczny pojemnik na zimną 
wodę (mizusashi) w formie 
drewnianego wiaderka, ceramika 
Tanba, Japonia, lata 1573–1615 
(Los Angeles County Museum 
of Art).



 3.1. Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna rola chanoyu  115

herbaciane31. Kolejne utensylia u Sōjiego to bambusowe łyżeczki (chashaku), 
kociołki do parzenia wody, naczynia na zimną wodę (mizusashi), a także 
łańcuchy do podwieszania kociołka (kusari), barwiony papier (shikishi), 
naczynia do palenia i przechowywania trociczek (kōro i kōbako), frag-
menty wonnego drewna (meikō, kyara), wonny popiół (kōro no hai) czy 
też ozdobne kaligrafi e (bokuseki)32. Kolejną, relatywnie bardziej znaczącą 
i liczniejszą, grupą przedmiotów są obrazy w formie zwojów do zawiesza-
nia (ichijiku, kakemono)  – zarówno barwne, jak i monochromatyczne33. 
Po nich Sōji wymienia wazony do kwiatów (hanaire)34.

Grupę szczególnie ważnych dla chajinów przedmiotów, którym Sōji 
poświęca wiele stron, stanowią naczynka na herbatę sproszkowaną. Autor 
Zapisków, zgodnie z przyjętymi w środowisku zasadami, wyróżnia kilka typów 
tych naczyń. Czołowe miejsce zajmują pojemniki o ostrych, kanciastych liniach 
zwane katatsuki. Po nich wymienia mniejsze naczynia na herbatę liściastą 
opisane jako kotsubo (małe tsubo). Na końcu Sōji dodaje równie ważny ele-
ment zbioru – chaire o obłych, bakłażanowatych kształtach (przeciwieństwo 
katatsuki) zwane nasubi35. Na tym kończy się lista typów przedmiotów, spo-
śród których współcześni Sōjiemu ludzie herbaty wybierali słynne utensylia.

Należy zatem podkreślić, że naczynia typu chaire, tsubo oraz czarki sta-
nowiły niewielką część pojemnego zbioru potencjalnych meibutsu. Zaliczały 
się bowiem do niego nie tylko przedmioty wykorzystywane do przyrządzania 
i picia herbaty, lecz również dzieła sztuki służące dekorowaniu i tworzeniu 
nastroju spotkania, takie jak obrazy, wazony na kwiaty oraz – w przypadku 
tuszu lub pachnideł  – przedmioty potencjalnie przydatne w ceremonii, 
lecz najczęściej pozostające w ukryciu lub zbyt cenne, aby wykorzystywać 
je podczas ogromnej większości spotkań. Zwyczaj wykorzystywania słyn-
nych utensyliów podczas spotkań herbacianych można uznać za kwestię 
względną – uzależnioną od upodobań poszczególnych chajinów. Nie ulega 
natomiast wątpliwości, że wykorzystanie słynnego przedmiotu dodawało 
powagi i prestiżu ceremonii. Było wtedy najczęściej odnotowywane na kar-
tach dzienników herbacianych.

Społeczność ludzi herbaty można zatem traktować jako środowisko 
posługujące się utrzymywanym w dużym stopniu w tajemnicy, trudno 
dostępnym dla osób z zewnątrz, językiem symboli. Stąd też poza przekazem 
ustnym, typowym także dla innych sztuk japońskich (teatru nō, ikebany, 

31 Yamanoue Sōjiki..., s. 236–237.
32 Ibidem, s. 241–258.
33 Ibidem, s. 258–266.
34 Ibidem, s. 266–271.
35 Ibidem, s. 271–285.



116 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

poezji waka itd.), popularnym sposobem utrwalania wiedzy i tradycji doty-
czącej chanoyu był rodzaj tekstu zwany hidensho – dosłownie zapiski prze-
kazywane w tajemnicy. Mistrz tworzył tekst, który stanowił formę notatek, 
stanowiących wyciąg z jego wiedzy przekazywanej dotąd ustnie, a następnie 
przekazywał go swoim uczniom36. Nie ulega wątpliwości, że podobnie jak 
w przypadku innych form aktywności estetycznej także w świecie chanoyu 
stanowiło to czynnik ekskluzywistyczny w stosunku do ludzi z zewnątrz, 
których dostęp do tej wiedzy z zasady ograniczano. Tym samym wejście 
w społeczność ludzi herbaty  – zwłaszcza jej najwyższych szczebli  – było 
znacznie utrudnione37. Powszechnie uznaje się, że tego rodzaju tekstem 
stanowiącym kompilację poprzednich notatek pochodzących od Nōamiego 
(1397–1471), Shukō i kolejnych mistrzów (Jōō, Rikyū) są przytaczane wyżej 
Zapiski Yamanouego Sōjiego38. Co istotne jednak, sama idea „zapisków prze-
kazywanych w tajemnicy” nie zamykała tekstowi drogi do ograniczonego 
rozpowszechniania. Wiadomo, że Zapiski, które rozpoczynają się krótkim 
tekstem typu hidensho autorstwa Shukō, podarowano wraz z dedykacją 
przynajmniej 11 osobom – uczniom Sōjiego. W tym gronie znajdowali się 
między innymi przedstawiciele świata kultury, tacy jak Itabeoka Kōsetsusai 
(właściwie wojownik Okano Tsugunari; 1536–1609), panowie feudalni 
zainteresowani herbatą  – np. nieznany skądinąd Minagawa, gubernator 
prowincji Yamashiro, czy też instytucje buddyjskie  – w tym przypadku 
świątynia Iwayadera w prowincji Izumo39. Przeznaczony do „przekazy-
wania w tajemnicy” tekst autorstwa Shukō dotarł zatem dzięki Sōjiemu 
do niemałego grona osób.

Omawiając społeczny aspekt spotkania herbacianego, silny nacisk 
należy położyć na towarzyszące mu rodzaje aktywności spoza katego-
rii (lub na granicy) estetyki, wśród których szczególne miejsce zajmuje 
rozmowa uczestników. To rozmowa przy herbacie stanowi główny spo-
sób wymiany informacji i integracji osób biorących udział w ceremonii. 
Autorzy dzienników herbacianych niezwykle rzadko podają tematykę 
prowadzonych rozmów. Jeśli wspominają coś na ich temat, to najczęściej 
jedynie lakonicznie odnotowują, że rozmawiano (np. gozatsudan nasare 
sōrō, ohanashi arite/sōraite) 40. Z kontekstu niektórych spotkań wynika, 
że w rozmowach istotne miejsce zajmowały kwestie bezpośrednio związane

36 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 44.
37 Idem, Yamanoue Sōjiki no kenkyū (Badania nad Zapiskami Yamanouego Sōjiego), 

Kawara Shoten, Kyōto 1973, s. 21–22.
38 Idem, Sadō no rekishi..., s. 59.
39 Kōzu Asao, Yamanoue Sōjiki nyūmon (Wprowadzenie do Zapisków Yamanouego 

Sōjiego), Kadokawa Shoten, Tōkyō 2007, s. 232; Okano Tsugunari , w: Nihon jinmei daijiten...
40 Sōtan nikki..., s. 170, 307.



 3.1. Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna rola chanoyu  117

z chanoyu. Przykładowo 18. dnia 3. miesiąca 1587 roku Sōtan zapisał w swoim 
Dzienniku, że na spotkaniu u Tennōjiyi Dōshitsu długo rozprawiali nocą 
o tym, czym jest elegancja w chanoyu41. Z kolei 20. dnia 10. miesiąca 1590 
roku na spotkaniu u Rikyū Sōtan podnosił różne sprawy (gozatsudan 
[no] koto)  – między innymi kwestię bambusowej łyżeczki do nabierania 
sproszkowanej herbaty (chashaku) należącej wcześniej do Muraty Shukō42. 
Wydaje się, że obraz rozmów przy herbacie jest konsekwencją tematyki 
dzienników herbacianych, w których autorzy ograniczali liczbę informacji 
spoza świata chanoyu. Rozmowy w dużej mierze dotyczyły chanoyu także 
z tego względu, że spotkania bywały nieraz okazją do oglądania słynnych 
utensyliów herbacianych43.

Nie ulega jednak wątpliwości, że oprócz kwestii estetycznych poruszano 
tematy związane z handlem, polityką czy religią44. Wskazują na to nie-
które wzmianki w Dzienniku Sōtana – zwłaszcza ze spotkań z przedstawi-
cielami świata wojowników45. Mimo że zainteresowanie estetyką chanoyu 
oraz towarzyszącymi ceremonii utensyliami i dziełami sztuki stanowiły 
punkt wyjścia oraz motyw przewodni spotkań herbacianych, to wła-
śnie tematy niezwiązane bezpośrednio z herbatą wydają się zasadnicze 
z punktu widzenia praktycznych celów, którym mogła służyć ceremo-
nia herbaty. Dodatkowo wiele wskazuje na to, że w przypadku małych, 
codziennych spotkań z tymi samymi osobami (organizowanych często 
bez przygotowania), trudno było zaskoczyć gości nowymi przedmiotami 
(zob. podrozdział 3.4.). Na przykład rankiem 21. dnia 11. miesiąca 1588 
roku Sōtan wraz z wojownikiem Mōrim Katsunobu (?–1611) pojawili 
się u przebywającego wówczas przymusowo w Hakacie mnicha Kokeia 
Sōchina. Mimo że w notatce ze spotkania brakuje opisu jakiegokolwiek 
przedmiotu służącego ceremonii, Sōtan zanotował, że rozmawiali od rana 
do wieczora46. Najprawdopodobniej więc to właśnie wymiana myśli 
spoza świata chanoyu była zasadniczym motywem spotkań, zwłaszcza
gdy gospodarz oraz goście – w tym przypadku autor dziennika – dobrze się 
wcześniej znali.

Ważną częścią spotkania herbacianego sprzyjającą integracji jego uczest-
ników stanowił wspólny posiłek, który następował najczęściej po wypiciu 
herbaty lekkiej (usucha). W przypadku bardziej ofi cjalnych ceremonii 

41 Ibidem, s. 220–221.
42 Ibidem, s. 258–259.
43 Kwestia roli słynnych utensyliów w tworzeniu więzi o charakterze społecznym zostanie 

omówiona w podrozdziale 3.6.
44 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 105–106.
45 Sōtan nikki..., s. 272–273.
46 Ibidem, s. 249.



118 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

organizowanych przez wojowników (np. przez Hideyoshiego czy 
Mitsunariego) poczęstunki mogły odbywać się także przed uroczysto-
ścią47. Sōtan w swoim Dzienniku w kilku miejscach przytacza informacje 
na ten temat. Poza wymienieniem potraw spożywanych przy tej okazji48 
odnotował także, że goście pili razem wino ryżowe sake.

Później była lekka herbata, a następnie podano gotowany makaron na ciepło oraz 
polano wino ryżowe. Dobrze i długo nam się później rozmawiało49.

Spotkanie, które pojawia się najczęściej na kartach dzienników herbacia-
nych, powinno być zatem traktowane jako zjawisko o charakterze społecz-
nym. Jego ówczesna specyfi ka nie ograniczała się do kwestii estetycznych 
i kulturalnych. Co więcej, z lektury dzienników herbacianych można sądzić, 
że częste spotkania kupców, takich jak Sōtan, Sōgyū czy Dōshitsu, prowa-
dziły do sytuacji, w których niezwykle trudno było zaskoczyć dobrze zna-
nego gościa niecodziennym przyjęciem czy też pokazaniem nieoglądanych 
wcześniej utensyliów. Za cel spotkania uznawano zatem przede wszystkim 
wspólne spędzenie czasu i omówienie bieżących spraw.

Sposób, w jaki Sōtan oraz Sōshitsu włączyli się w społeczność kupców 
i wojowników z Sakai oraz regionu stołecznego, dowodzi, że spotkanie 
herbaciane można traktować jako jedną z najważniejszych metod nawią-
zywania relacji społecznych. Jednocześnie należy zastrzec, że ze względu 
na popularność chanoyu w omawianym okresie zjawisko to nie ograniczało 
się do przedstawicieli elity. W Dzienniku Sōtana zachowały się zapiski świad-
czące o tym, że jego autor zasiadał przy herbacie także z przedstawicielami 
nieznanych bliżej rodów kupieckich, których nazwisk nawet nie zapamiętał. 
Z pewną dozą ostrożności można uznać, że w tym przypadku przyczyną 
spotkań nie były względy estetyczne i kulturalne, lecz raczej bliżej nieznane 
cele praktyczne, prawdopodobnie związane z handlem. Na przykład 6. dnia 
12. miesiąca 1586 roku Sōtan spotkał się u Sōdena w Sakai między innymi 
z Matsuem Ryūsenem, wpływowym kupcem z tego portu. Nie ulega wąt-
pliwości, że Ryūsen, członek rady egōshū, był najważniejszym gościem, dla 
którego Sōtan zjawił się na spotkaniu. Dzięki temu nawiązał z nim trwałe 
relacje, utrzymywane podczas kilku późniejszych spotkań u Ryūsena  – 
część z nich odbywali w cztery oczy50. W pierwszym spotkaniu z Ryūsenem 
brało udział także kilka innych osób, które Sōtan zbiorczo określał mianem 

47 Ibidem, s. 230–231, 233–234.
48 Ibidem, s. 169–170.
49 Ibidem, s. 307.
50 Ibidem, s. 179, 202.



 3.1. Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna rola chanoyu  119

ludzi z Yamaguchi (Yamaguchishū) – nie przytaczając żadnego nazwiska51. 
Jedynie z kilku innych wpisów w Dzienniku (na prawie 500) jasno wynika, 
że na spotkaniach pojawiały się osoby, których nazwisk Sōtan nie starał 
się zapamiętać ani zapisać, co sugeruje, że osoby te należały do niższych 
sfer społeczności kupieckiej poszczególnych miast (Hakatashū, Sakaishū, 
Ōsakashū)52 lub stanowiły tło dla pierwszoplanowych gości lub gospodarzy 
(np. daimyōshū w opisie spotkania u Hideyoshiego)53.

Spotkanie herbaciane mogło być także metodą nawiązywania kon-
taktów poza własną grupą społeczną. Jak sygnalizowano wyżej, w szcze-
gólności dotyczyło to otwierania się środowiska kupieckiego na samura-
jów i odwrotnie. Już początki popularności chanoyu w Japonii wiążą się 
z postaciami elity świata wojowników – w szczególności sioguna Ashikagi 
Yoshimasy, którego można uznać za jednego z najważniejszych mece-
nasów ceremonii herbaty w najwyższych kręgach władzy54. Działalność 
nadwornych kompanionów pod patronatem sioguna, a następnie byłego 
sioguna (ōgosho), doprowadziła do wytworzenia się oryginalnej i bogatej 
kultury, nazywanej od zajmowanej przez Yoshimasę rezydencji w Kioto 
kulturą Higashiyamy (Higashiyama bunka). Na dworze Yoshimasy szcze-
gólną rolę odgrywali malarze i poeci Nōami, Geiami (1431–1485) i Sōami 
(?–1525). To oni w dużej mierze odpowiadali za rozwój zainteresowania 
sioguna przedmiotami do ceremonii herbacianej, które przywożono z kon-
tynentu55. Nōami, rozwijając styl w duchu Higashiyamy, w sferze utensy-
liów herbacianych preferował przedmioty luksusowe (zei)56. Miały one zdo-
bić pomieszczenia, w których odbywały się różnego rodzaju uroczystości 
i spotkania z udziałem Yoshimasy. Do przedmiotów tych należały przede 
wszystkim wyroby ceramiczne przywiezione z Chin, wliczając w tę kategorię 
zwłaszcza zabytki z czasów dynastii Song (960–1279) i Yuan (1271–1368). 
Spotkania herbaciane w duchu Nōamiego należy uznać za rodzaj aktywności 
przeznaczonej dla elity (arystokracji, sioguna), stanowiące istotny element 
życia kulturalnego w otoczeniu Yoshimasy57.

Dopiero pojawienie się w otoczeniu sioguna mnicha z Nary – Muraty 
Shukō, pochodzącego z niższych warstw społecznych, stało się bodźcem 
do powstania chanoyu w jej późniejszym kształcie. Początkowo Shukō 

51 Ibidem, s. 137.
52 Ibidem, s. 205.
53 Ibidem, s. 158–166.
54 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 112–113.
55 Przedmioty te zwane są zbiorczo Higashiyama gomotsu (Kuwata T., Sadō no rekishi..., 

s. 32).
56 Sen S., O duchu herbaty..., s. 112.
57 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 60.



120 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

uczył się od Nōamiego ceremonii herbacianej w stylu shoin daisu58 oraz 
zgłębiał wiedzę na temat oceniania pochodzących z kontynentu utensy-
liów herbacianych. Z czasem jednak idee wywodzące się z zen przyczyniły 
się do stworzenia pomostu łączącego poszczególne środowiska społeczne 
na bazie ceremonii herbacianej. Shukō połączył bowiem wysoką kulturę 
Higashiyamy z prostotą zen oraz zwyczajami typowymi dla ludności miesz-
czańskiej, która interesowała się herbatą (tzw. gege no cha – herbata gminu). 
Mnich przeniósł także spotkania herbaciane z przestrzeni stworzonych 
w zaczerpniętym z Chin stylu architektonicznym shoinzukuri do wnętrz 
typowych dla wiejskiej Japonii chatek herbacianych krytych słomą (sōan, 
sukiya)59. W miejsce luksusowych utensyliów z kontynentu wprowadził 
proste przedmioty (np. wykonane z bambusa)60, które odpowiadały zasa-
dom określanym jako wabi  – kategorii estetycznej wyrażającej ubóstwo, 
skromność i surową prostotę61, związanej silnie z zen (w tym z malarstwem 
monochromatycznym) oraz poetyką pieśni japońskich renga62. Rikyū czę-
sto porównywał estetykę wabi do uczuć wyrażonych w wierszu autorstwa 
Fujiwary Teiki (1162–1241):

Gdy patrzę w dal, nie ma ni kwiatów, ni barwnych liści
Jesienny zmierzch w sitowiem krytej chatce nad zatoką63

(tłum. Anna Zalewska)

W odróżnieniu od Nōamiego Shukō nie tylko promował prostotę i suro-
wość formy, lecz także preferował w spotkaniu herbacianym nawiązywanie 
pomiędzy ludźmi bliższych relacji. Według niego powinny one opierać się 
na głębi wewnętrznej i wzajemnym szacunku gospodarza i jego gości64. 
Różniło się to wyraźnie od dotychczasowej atmosfery tego rodzaju ceremonii, 
w której poważnemu nastrojowi towarzyszył wysoki stopień formalizacji65.

58 Styl oparty na architekturze gabinetowej (shoinzukuri), w którym używano niewiel-
kiego stoliczka w formie półki lub półek (daisu), na których układano utensylia herbaciane.

59 Styl ten określa się mianem sukiyazukuri (Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 37).
60 Ibidem, s. 54.
61 Wyraz wabi początkowo oznaczał również to, że nie posiadało się sprzętów herba-

cianych (A. Zalewska, Jak być chajinem..., s. 284). Por. Jolanta Tubielewicz, Słownik kultury 
Japonii, Wydawnictwa Szkolne i Pedagogiczne, Warszawa 1996, s. 337.

62 Renga to pieśń wiązana, którą układają minimum dwie osoby. Pierwsza tworzy „strofę 
górną” (5 + 7 + 5 sylab), a druga dodaje połączoną treściowo „strofę dolną” (7 + 7 sylab). 
W przypadku długiej pieśni wiązanej (chōrenga) liczba strof w kompozycji jest nieograni-
czona (ibidem, s. 258. Por. Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 132).

63 Sen S., O duchu herbaty..., s. 137. Tekst oryginalny w: T.M. Ludvig, Th e Way of Tea..., s. 47.
64 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 52.
65 Ibidem, s. 37.



 3.1. Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna rola chanoyu  121

Zbliżeniu gospodarza i gościa pomagało zmniejszenie przez Shukō chatki 
herbacianej do powierzchni 4,5 maty tatami (około 7,3 m2; 1 mata to 91 × 182 
cm)66. Oprócz tego Shukō traktował rodzimą estetykę na równi z zapoży-
czeniami z Chin, przez co szeroko otworzył drzwi do chanoyu przedmiotom 
wytwarzanym lokalnie (między innymi ceramice, wyrobom z laki itd.)67. 
Czynił także starania, by uczestnicy uważali się wzajemnie za równych 
sobie (zob. podrozdział 3.3.2.).

Idee Muraty Shukō można uznać za rewolucyjne w początkowej fazie 
wykształcania się ceremonii herbacianej jako jednej ze sztuk estetycznych. 
W Zapiskach Yamanouego Sōjiego Shukō jest wymieniony jako pierwszy 
mistrz chanoyu68, a tekst, którego autorstwo się mu przypisuje, stanowi 
wstęp do utworu Sōjiego69. Poza tym, że Shukō odegrał ważną rolę w two-
rzeniu ceremonii herbacianej w stylu wabi oraz w stworzeniu rozwiązań 
ułatwiających poszerzanie kręgu odbiorców chanoyu jako rozrywki este-
tycznej na wysokim poziomie, był on także posiadaczem znacznej liczby 
utensyliów, przekazanych później jego następcom. Wśród przedmiotów, 
które według Zapisków Shukō podarował jednemu z nich, najprawdo-
podobniej kupcowi z Sakai Toriiemu (Tennōjiyi) Insetsu, były najwy-
żej cenione później utensylia, w tym pojemniczek na herbatę Narashiba 
(Gałąź Dębu)70. Tym samym od Muraty Shukō oraz Ashikagi Yoshimasy 
bierze początek wiele słynnych utensyliów, które z czasem przeszły w ręce 
kupców z Sakai.

Wychodząc poza kategorie estetyczne, należy dodać, że zmiana w charak-
terze chanoyu wprowadzona przez Muratę Shukō pod auspicjami Yoshimasy 
miała wpływ na społeczny krąg odbiorców chanoyu. Dzięki połączeniu 
wysokiej kultury o korzeniach kontynentalnych z rodzimymi wartościami 
estetycznymi ceremonia herbaty w duchu wabi szybko stała się interesującą 
aktywnością kulturalną dla coraz szerszych kręgów społecznych, zwłaszcza 
wpływowych kupców. Jednocześnie, ze względu na mecenat Yoshimasy 
i coraz silniejsze wpływy zen, powstała trwała podstawa późniejszego sukcesu,
który chanoyu odniosła w szerszych kręgach wojowników. Stąd też w poło-
wie XVI wieku spotkania herbaciane można traktować jako jedno z podsta-
wowych mediów komunikacji społecznej pomiędzy wojownikami, kupcami 
oraz mnichami buddyjskimi.

66 Ibidem, s. 52–53.
67 Sen S., O duchu herbaty..., s. 122.
68 Tani Akira, Chajintachi no Nihon bunkashi (Historia kultury japońskiej z perspektywy 

ludzi herbaty), Kōdansha, Tōkyō 2009, s. 104.
69 Yamanoue Sōjiki..., s. 9–16.
70 Tani A., Chajintachi..., s. 104; Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 64.



122 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

I tak w zapisach w dziennikach herbacianych wyraźnie widać, jak 
szeroki krąg osób uczestniczył w tych spotkaniach. Jako przykład może 
posłużyć wielokrotnie przytaczany wyżej Dziennik Sōtana. Jego autor nie 
stał na szczycie hierarchii mistrzów herbaty, dzięki czemu miał okazję 
uczestniczyć w spotkaniach herbacianych zarówno z samurajami wyż-
szego szczebla, jak i z osobami z niższych kręgów. Z jednej strony spotykał 
się z Toyotomim Hideyoshim, Ishidą Mitsunarim i innymi wpływowymi 
wojownikami – z drugiej, gościł u siebie kupców i mieszczan, których imion 
nie zapamiętał. Jego spotkania odzwierciedlały więc pełen zasięg ceremonii 
herbacianej jako medium komunikacji społecznej.

W Dzienniku Sōtana odnajdujemy ponad 300 różnych osób, których 
tożsamość można ustalić lub określić z pewną dozą prawdopodobieństwa. 
W przybliżeniu 160 z nich stanowią wojownicy, około 35 mnisi, a 113 mieszcza-
nie. Pojawia się również kilku aktorów i lekarzy71. Tożsamość około 70 osób
pozostaje niewiadomą. W mniej więcej 10 przypadkach Sōtan zapisał, 
że goście należeli do określonej grupy społecznej – bez podawania tożsamości
poszczególnych osób. Z jednej strony, tak jak sygnalizowano wyżej, w spo-
tkaniach nie zawsze brały udział osoby znane wcześniej współuczestnikom. 
Z drugiej strony jednak, co szczególnie istotne w omawianym tu kontekście,
Sōtan sam klasyfi kował gości właśnie pod kątem ich przynależności do okre-
ślonej grupy społecznej, więc miało to dla niego znaczenie. W jego dzienniku 
pojawiają się grupy (shū) kupców z Sakai72, Osaki73, kupców i starszyzny miej-
skiej z Hakaty74, panów feudalnych75, niższych rangą wojowników76 i aktorów77.

Wydaje się, że nazwanie grupy społecznej, z której pochodził dany uczest-
nik ceremonii herbaty, nie tylko porządkowało wzajemne relacje między 
gośćmi i gospodarzem, lecz także miało w oczach autorów dzienników war-
tość obiektywną. Im wyższy status społeczny uczestnika, tym wyższa ranga 
spotkania w świecie herbaty78. Można bowiem przyjąć, że wytworzenie się
stylu herbaty wabi i jego duża popularność w drugiej połowie XVI wieku de 
facto predestynowały do uczestnictwa w chanoyu osoby bardziej majętne. 
To one bowiem mogły przyznać palmę pierwszeństwa skromnym, suro-
wym i chropowatym utensyliom, którymi na co dzień posługiwały się dotąd 

71 Sōtan nikki..., s. 227, 246, 247, 315.
72 Ibidem, s. 158, 205.
73 Ibidem, s. 205.
74 Ibidem, s. 136, 307, 309.
75 Ibidem, s. 244, 312, 352.
76 Ibidem, s. 246.
77 Ibidem, s. 315.
78 Problem przenikania się wpływów hierarchii i równości w sferze chanoyu zostanie 

szczegółowo omówiony w podrozdziale 3.3.2.



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 123

osoby z gminu i wynieść je do pozycji bezcennych arcydzieł. Innymi słowy, 
tylko bogaci kupcy i wojownicy mogli stworzyć kategorię estetyczną bazu-
jącą na docenieniu wartości przedmiotów mniej wytwornych i na pozór 
pozbawionych elegancji, zaprzeczając jednocześnie obowiązującym dotąd 
normom zei. Z drugiej jednak strony, dzięki stylistyce i fi lozofi i wabi spotka-
nia herbaciane mogły się stać zjawiskiem tak popularnym i powszechnym, 
że także szeregowi kupcy spoza Sakai (np. z Yamaguchi), którzy pojawiali 
się na kartach Dziennika Sōtana79, mogli rozwijać pasję herbacianą  –
na poziomie odpowiadającym ich pozycji w lokalnej lub ponadlokalnej 
społeczności. Podobnie rzecz się miała w przypadku mniej znanych wojow-
ników, wciąganych do świata herbaty przez swoich panów. Osoby stojące 
niżej w hierarchii, które interesowały się herbatą, pozostały jednak w cieniu, 
ponieważ same prawdopodobnie nie tworzyły dzienników herbacianych, 
a autorzy zachowanych źródeł nie zapisywali ich imion. Ślady tego zwy-
czaju widać zarówno u Sōtana, jak i u Sōshitsu. W spotkaniu u Mōriego 
Terumoto, które odbyło się – według obu kupców – 23. dnia 3. miesiąca 
1588  roku, oprócz gospodarza uczestniczyli znany lekarz Manase Dōsan 
(1507–1594), Sōtan, Sōshitsu, Sōze oraz bliżej nieokreśleni „wojownicy”80.

Świat chanoyu był zatem otwarty dla wielu grup. Warto dodać, że herbata 
jako napój była tak popularna, że pito ją również na ulicach miast – można 
ją było kupić u kramarza lub u obnośnego sprzedawcy81. Dziennik Sōtana, 
być może w większym stopniu niż inne źródła typu chakaiki, stanowi 
dowód na to, że ceremonia herbaty stanowiła medium komunikowania 
się i integracji różnych grup społecznych w drugiej połowie XVI  wieku, 
a w szczególności kupców i wojowników.

3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu

Po śmierci Shukō w Sakai działała względnie liczna grupa jego uczniów. 
Jak wspomniano powyżej, jednym z najważniejszych następców Shukō był 
Torii (Tennōjiya) Insetsu. Zachowało się niewiele informacji dotyczących tej 
postaci. Wiadomo jedynie, że Insetsu pochodził z majętnej rodziny kupieckiej 
Torii z Sakai, a jako mistrz kontynuował i propagował w Sakai ceremonię 
herbaty w duchu Shukō. W tym samym czasie działał w mieście Kondaya 
Sōtaku, inny uczeń Shukō. O Sōtaku wiadomo jeszcze mniej niż o Insetsu82.

79 Sōtan nikki..., s. 137.
80 Ibidem, s. 247; Shimaishi nenroku..., s. 93.
81 A. Zalewska, Jak być chajinem..., s. 282.
82 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 65.



124 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

W tym samym czasie w porcie rozwijała się także szkoła wpisująca się w nurt 
zapoczątkowany przez Nōamiego, którą reprezentowali Kūkai, a następnie 
Kitamuki Dōchin (1504–1562), późniejszy nauczyciel Rikyū83. Obaj należeli 
do warstwy mieszczańsko-kupieckiej.

Wydaje się jednak, że postacią, która odegrała kluczową rolę w dal-
szym kształtowaniu się ceremonii herbacianej w XVI wieku, był Takeno 
Jōō (Shingorō)  – przedstawiciel bogatej rodziny kupieckiej z Sakai84. 
Najprawdopodobniej to właśnie wpływ Jōō na kolejne pokolenie mistrzów 
herbaty (zwłaszcza na Sōgyū, Sōkyū oraz Rikyū) nie tylko zadecydował 
o umocnieniu pozycji kupców jako środowiska dominującego w świecie 
chanoyu, lecz także doprowadził do modyfi kacji występujących w nim zależ-
ności. Kupcy stali się grupą społeczną najsilniej powiązaną zależnościami 
tworzonymi i wzmacnianymi dzięki ceremonii herbacianej.

Początkowo Jōō uczył się w Kioto poezji (waka i być może także renga) 
od wybitnego mistrza, arystokraty Sanjōnishiego Sanetaki (1455–1537). 
Prawdopodobnie nauka ta, zwłaszcza w przypadku pieśni waka, miała duży 
wpływ na ukształtowanie się estetycznego smaku Jōō i jego późniejszą prak-
tykę herbaty. Następnie Jōō skupił się na zgłębianiu zasad chanoyu w duchu 
wabi pod okiem kilku z licznych uczniów Muraty Shukō85. Najważniejszym 
mistrzem Jōō był zapewne Fujita Sōri86, a być może mniejszą rolę odgrywali 
także Sōshu (przybrany syn Shukō) oraz Jūshiya Sōgo (?–1552). Wszyscy 
działali w Kioto (w Shimogyō)87. To właśnie pod ich wpływem Jōō zarzucił 
początkowe związki ze szkołą shingon i zainteresował się zen, co przełożyło 
się na jego późniejszą przynależność do szkoły rinzai88. W roku 1531 ode-
brał święcenia mnisie w świątyni Daitokuji oraz przyjął imię Jōō89. Około 
roku 1540 przejął także stery rodzinnego interesu handlowego90.

Zgodnie z ideami Shukō także Jōō zainteresował się przede wszystkim 
mieszczańską ceremonią herbaty, różniącą się od ceremonii popularnych 
wśród arystokracji stołecznej. Jednocześnie jednak Jōō nie porzucał idei 
sprowadzania do Japonii cennych utensyliów z kontynentu, które miały 
służyć jako elementy dekoracyjne podczas spotkań. Niektórzy bada-
cze uważają to za krok wstecz w procesie rozwoju ceremonii herbaty 

83 Uznaje się, że w czasach Rikyū szkoła Nōamiego weszła w nurt herbaty w duchu 
Shukō (ibidem, s. 66).

84 Por. A. Zalewska, Jak być chajinem..., s. 286–287.
85 Sukisha meishōshū..., s. 328.
86 Według Yamanoue Sōjiki (Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 66).
87 Jūshiya Sōgo, w: Nihon jinmei daijiten...; Tani A., Chajintachi..., s. 105.
88 Takeno S., Rikyū no shi..., s. 24.
89 Ibidem, s. 59.
90 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 71.



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 125

w duchu wabi91. Podobnie uważał Yamanoue Sōji, w którego Zapiskach 
można znaleźć opinię, iż Jōō zmarł, zanim udało mu się dotrzeć do istoty 
wabi92. Z drugiej strony Jōō wysoko cenił japońskie utensylia herbaciane, 
w szczególności ceramikę z Seto (setoyaki)93. Uprościł również wystrój 
chatki herbacianej, rezygnując z uroczystego stolika daisu, papieru ozda-
biającego surowe ściany czy też używanych przez Shukō malowideł 
o tematyce religijnej94. 

Jako kupiec Jōō dysponował znacznymi środkami fi nansowymi i dużym 
majątkiem. Dzięki temu na przestrzeni lat udało mu się zgromadzić cenny 
zbiór utensyliów herbacianych, wśród których znajdowały się również 
słynne naczynia na sproszkowaną herbatę typu nasubi95. Według Sōjiego 

91 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 124.
92 Ibidem, s. 134.
93 Jeden z najważniejszych typów japońskiej ceramiki powstałej w XII w. w Seto, potem 

wytwarzanej także w okolicach współczesnego miasta Gifu (w dawnej prowincji Mino). 
W XIV w. charakteryzowało ją jasnozielone szkliwo, które od XV w. ustąpiło miejsca 
ciemnobrązowemu i ciemnozielonemu. Naczynia w większości stosowano do użytku domo-
wego (Seto ware, w: Japan: An Illustrated Encyclopedia... Por. Kuwata T., Sadō no rekishi..., 
s. 77).

94 A. Zalewska, Jak być chajinem..., s. 287–288.
95 Yano T., Meibutsu chaire..., s. 72–78.

4. Czarka Tettsui (Żelazny Młot), 
ceramika Seto, Japonia, koniec 
XVI w. (Th e Metropolitan 
Museum of Art).



126 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Jōō posiadał kolekcję około 60 słynnych przedmiotów służących ceremonii96.
Koneksje w stolicy pomogły mu także w uzyskaniu rang dworskich i tytu-
łów honorowych97.

Takeno Jōō uważany jest również za twórcę idei ichigo ichie (jedyne spo-
tkanie w życiu). Zgodnie z nią każde spotkanie przy herbacie jest wydarze-
niem absolutnie niepowtarzalnym, przez co jego uczestnicy powinni trakto-
wać się nawzajem z odpowiednim szacunkiem oraz harmonijnie przeżywać 
wyjątkowy nastrój danego spotkania. Idea ichigo ichie stała się później jedną 
z najważniejszych zasad fi lozofi cznych chanoyu. W Zapiskach Yamanouego 
Sōjiego kryje się ona pod słowami ichigo ni hitotabi no e (tylko jedno [takie] 
spotkanie w ciągu całego życia)98. Idea ichigo ichie może jednak nieść z sobą 
także inne znaczenie. Przyznanie przez obie strony, że dane spotkanie jest 
jedyną i niepowtarzalną uroczystością (także w przypadku częstych spo-
tkań tych samych ludzi), może prowadzić do konstatacji, że należy spędzić 
wspólny czas jak najlepiej, w pełni go wykorzystując. Radość spotkania 
herbacianego pojmowana jako specyfi czny odpowiednik idei carpe diem 
może więc stanowić istotną przeciwwagę dla poczucia ulotności i marności 
życia  – koncepcji silnie zakorzenionych w buddyzmie zen i z pewnością 
nieobcych elitom związanym z życiem religijnym99.

Warto spojrzeć na ideę ichigo ichie z punktu widzenia relacji społecz-
nych. Nie ulega wątpliwości, że nacisk, który od czasów Jōō kładziono 
na wewnętrzne przeżywanie spotkania herbacianego rozumianego jako 
ichigo ichie (znaczenie tej idei podkreślał także Rikyū), był wyrazem 
zmieniania się perspektywy uczestników spotkań, coraz silniej związa-
nych ze sobą poprzez ceremonię. Dodatkowo wykładnia idei „jedynego 
takiego spotkania w życiu” sprzyjała dalszemu pogłębianiu się integra-
cji wewnątrz grupy ludzi herbaty. Jednocześnie tego rodzaju rozumie-
nie tej idei mogło stanowić jeden z elementów ograniczających dostęp 
do elity chanoyu osobom spoza grupy najsilniej związanych z nią kupców, 
w szczególności otoczenia mistrzów z Sakai, których pierwszym znaczącym 
przedstawicielem był właśnie Takeno Jōō. Niewątpliwie pomogło to kup-
com w zdominowaniu świata ceremonii herbacianej w drugiej połowie 
XVI wieku do tego stopnia, że niektórzy obserwatorzy z Europy uwa-
żali, iż to właśnie Sakai stanowiło japońską kolebkę chanoyu  – mimo że 
w rzeczywistości zakorzeniła się ona i rozwinęła w Kioto100. Faktycznie aż do

96 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 134.
97 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 68.
98 Yamanoue Sōjiki..., s. 94–95.
99 Hisamatsu S., Sadō no tetsugaku..., s. 197–198.

100 Tani A., Chajintachi..., s. 102.



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 127

ery Tenshō (1573–1592) to raczej środowisko ludzi herbaty ze stolicy 
można uznać za najbardziej wpływowe. Oprócz Sōshu i Sōgo, którzy uczyli 
Takeno Jōō, w Kioto działali także kupcy z rodów Daimonjiya i Hariya 
(w Kamigyō). Z kolei w Narze ceremonii herbacianej poświęcali się kupcy 
z rodziny Matsuya, którzy pozostawili po sobie kilka cennych dzienników 
herbacianych101. 

Wpływ Takeno Jōō na rozwój ceremonii herbaty w kręgach kupieckich 
Sakai najlepiej ilustruje to, że trzech jego uczniów –Sōgyū, Sōkyū, a zwłasz-
cza Rikyū102 – zyskało pozycję najważniejszych mistrzów i autorytetów w tej 
dziedzinie. Kolejno pełnili oni funkcje sadō, czyli głównych wykonawców 
ceremonii herbaty, podczas spotkań z Nobunagą i Hideyoshim – dwiema 
najbardziej wpływowymi postaciami świata politycznego drugiej połowy 
XVI wieku. Funkcja sadō najprawdopodobniej wywodzi się z obowiązku 
zwanego sajū – jednej z powinności mnichów w świątyniach zen, którzy 
dbali o ich funkcjonowanie (inne to utrzymywanie czystości, przygoto-
wywanie posiłków, opału, oleju do lamp itp.). W XVI wieku wyraz sadō 
oznaczał przygotowywanie herbaty podczas konkretnego spotkania lub 
osobę tę funkcję wykonującą. Należy dodać, że funkcja ta nie była w pełni 
sformalizowana. W zależności od spotkania, czy także jego fazy, rolę sadō 
mogły odgrywać różne obecne na nim osoby103.

Uczniowie Jōō pochodzili z warstwy kupieckiej i byli związani z mia-
stem Sakai. To właśnie dzięki ich działalności port ten zaczęto z czasem 
uznawać za główny japoński ośrodek chanoyu. Co ciekawe, badacze zwra-
cają uwagę, że kupcy z Sakai zaczęli odwoływać się do schedy po Muracie 
Shukō, który nie był z nimi bezpośrednio związany, dopiero gdy osiągnęli 
wysoką pozycję. Od tej pory zaczęto go traktować w środowisku Sakai jako 
tego, który rozpoczął w Japonii ceremonię herbacianą, a także powiązano 
z jego postacią rodowód znacznej liczby używanych wówczas utensyliów104.

Takeno Jōō wychował liczną grupę uczniów. Był wśród nich jego 
syn, Sōga (Shingorō; 1550–1614). Oprócz niego warto wymienić Tsujiego 
Gensaia (?–1576) – kupca z Kioto, wybitnego poetę renga oraz późniejszego
założyciela szkoły Matsuo105, Yamamoto Dōshaku, Tennōjiyę Sōtatsu, 

101 Matsuya kaiki (Notatki ze spotkań rodu Matsuya), w: Sadō koten zenshū (Dzieła 
zebrane klasyki drogi herbaty), t. 9, Tankōsha, Kyōto 1957.

102 Osobą, która wywarła duży wpływ na Rikyū, był również Tsuji Gensai. Niektórzy 
badacze jemu właśnie przypisują gówną rolę w nauczaniu Rikyū ceremonii herbaty (Kōzu 
A., Chanoyu no rekishi..., s. 135).

103 Murai Y., Sen no Rikyū..., s. 132–134.
104 Chodzi tu głównie o pozytywny obraz Shukō zawarty w Zapiskach Yamanouego 

Sōjiego (Tani A., Chajintachi..., s. 106).
105 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 135.



128 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Mukuno Sōriego oraz wspomnianych wyżej Sōgyū, Sōkyū i Rikyū106. Dzięki 
zapoczątkowanym przez ojca Jōō  – Nobuhisę  –  kontaktom z lokalnymi 
wojownikami z rodu Miyoshi wśród uczniów Jōō znajdowali się także 
wojownicy z tego rodu oraz ich wasale107. Za najważniejszą postać z tej 
ostatniej grupy należy uznać Matsunagę Hisahidego, o którym będzie 
mowa w dalszej części pracy.

W celu odtworzenia pozycji, które w świecie chanoyu zajmowali Rikyū, 
Sōgyū i Sōkyū, najlepiej posłużyć się kilkoma podstawowymi świadectwami 
dotyczącymi bezpośrednio ceremonii herbaty. Pierwszym ze źródeł wyzna-
czających pozycje osób w świecie głównego nurtu chanoyu są niewątpliwie 
Zapiski Yamanouego Sōjiego  – jedno z najcenniejszych źródeł dotyczą-
cych ceremonii herbaty w Japonii. Tekst Sōjiego nie tylko pomaga zrozu-
mieć fenomen chanoyu w drugiej połowie XVI wieku, lecz także ukazuje 
złożoność systemu zależności między ludźmi herbaty. Warto podkreślić, 
że Zapiski zostały skompilowane przez jedną z głównych postaci świata 
herbaty i jednocześnie kupca z Sakai. Autor korzystał z zapisków Takeno 
Jōō oraz pism innych chajinów. Ukazane w Zapiskach hierarchia i system 
zależności między ludźmi herbaty stanowią zatem elementy obrazu ich 
własnego środowiska.

Za drugi tekst, którego funkcja polegała na zachowaniu informacji 
na temat pochodzenia, następstwa i hierarchii wśród ludzi herbaty, można 
uznać Poczet słynnych mistrzów ceremonii herbaty autorstwa Taniego Ninsaia 
z pierwszej połowy XVIII wieku. Tekst ten ma inną wartość niż Zapiski, 
ponieważ ma on odmienny charakter – zbliżony do genealogii. Dodatkowo, ze 
względu na znaczny dystans czasowy dzielący autora od opisywanych postaci 
i wydarzeń, jego warstwa faktografi czna jest znacznie uboższa. Z drugiej
jednak strony tekst autorstwa Ninsaia dostarcza cennych informacji na temat 
tego, jak w pierwszej połowie XVIII wieku patrzono na przeszłość ceremo-
nii herbaty i w jaki sposób poszczególne postaci zapisały się w jej historii. 
Dystans czasowy pozwala dostrzec różnice w zachowaniu pamięci o oso-
bach ważnych dla chanoyu.

Doszukiwanie się przez Ninsaia początków ceremonii w działalności sio-
guna Yoshimasy oraz Muraty Shukō nie jest zaskakujące. Dalsze opisy postaci 
świata herbaty zdradzają jednak kilka istotnych prawidłowości. Po pierwsze, 
wybitnym mistrzom Ninsai poświęca znacznie więcej miejsca niż osobom 
mniej znanym. Po drugie, z Pocztu zostali wyłączeni wielcy wojownicy, 
tacy jak Nobunaga i Hideyoshi, którzy w tekście Sōjiego występują jako 

106 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 85–86.
107 Chodzi tu o Sōzō i Jikkyū (Yoshikatę; 1526–1562) z rodu Miyoshi oraz inne osoby 

(ibidem, s. 86).



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 129

posiadacze najbardziej znanych utensyliów i których opisuje się z wyjąt-
kowym szacunkiem. Tekst Ninsaia, stworzony w innych okolicznościach
historyczno-społecznych, skupia się więc na rzeczywistym, intelektualnym 
następstwie kolejnych pokoleń mistrzów i adeptów chanoyu, którzy repre-
zentowali świat mieszczan i mnichów. Biorąc za punkt wyjścia formę gene-
alogii abstrakcyjnego (połączonego więzami idei) „rodu” mistrzów chanoyu, 
Ninsai wartościuje dziedzictwo kolejnych chajinów w sposób typowy dla 
tworzonych ex post genealogii – bardziej zasłużonym postaciom poświęca 
on relatywnie więcej miejsca. Znane osoby łatwiej się zapamiętuje, ponie-
waż zachowało się na ich temat więcej informacji oraz faktycznych źródeł 
z XVI wieku, które autor oddalony w czasie o ponad stulecie mógł zebrać 
i wykorzystać w swojej kompilacji. I tak najbardziej poważanym posta-
ciom, takim jak Rikyū czy Shukō, Ninsai poświęcił po około 700 znaków108. 
Dla porównania opisy omawianych tu Sōgyū i Sōkyū zajmują po około 
400 znaków109. Ponieważ Rikyū, Sōgyū i Sōkyū żyli w tym samym czasie, 
informacje Ninsaia na ich temat można traktować jako tak samo podatne 
na zniekształcenia i zatarcie wynikające z upływu lat. Wydaje się zatem, 
że ilość miejsca poświęconego każdej z tych osób dobrze oddaje ich pozy-
cje w XVI-wiecznym świecie chajinów.

Poza dwoma wspomnianymi wyżej tekstami ważną rolę w odtworze-
niu codzienności funkcjonowania wybitnego chajina mają także dzienniki 
pozostawione przez nich samych. W przypadku rodziny Tennōjiya mamy 
do dyspozycji obszerne zapiski zarówno ze spotkań organizowanych przez 
Sōtatsu, Sōgyū i Sōbona (syna Sōgyū; ?–1612), jak i z ich wizyt u znajo-
mych chajinów. Dzienniki te, nazywane zbiorczo Tennōjiya kaiki, obejmują 
łącznie okres prawie 40 lat. W przypadku Imaia Sōkyū zachował się tylko 
wyciąg z dziennika zawierający prawdopodobnie opisy najważniejszych
i najciekawszych spotkań herbacianych (Imai Sōkyū chanoyu nikki nuki-
gaki). W tym przypadku także mamy do czynienia z najważniejszymi 
przedstawicielami świata kupieckiego Sakai oraz wpływowymi wojowni-
kami. Dziennik Sōkyū opisuje 35 lat jego działalności w świecie ceremonii 
herbaty i towarzyszącej jej polityki.

Próby scharakteryzowania prestiżu (autorytetu), którym cieszyli się 
w środowisku ludzi herbaty poszczególni kupcy, nie sposób nie zacząć 
od postaci Rikyū. Jak wspominano wyżej, jest on przedmiotem niezli-
czonych prac badawczych z zakresu historii i kultury Japonii, w tym 
także wielu biografi i. W tym miejscu warto jedynie wspomnieć o wybra-
nych aspektach jego kariery jako chajina, a w szczególności przedstawić 

108 Sukisha meishōshū..., s. 328, 333–334.
109 Ibidem, s. 329–332.



130 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

sposób, w jaki uzyskał on niekwestionowaną przewagę w zakresie autory-
tetu, wpływów oraz kreowania samych zasad ceremonii.

Pierwsza wzmianka na temat uczestnictwa późniejszego Rikyū w spo-
tkaniu herbacianym pojawiła się w Matsuya kaiki (Notatki ze spotkań 
rodu Matsuya) pod datą 13. dnia 9. miesiąca 6. roku ery Tenbun (1537)110. 
Szesnastoletni wówczas Rikyū, znany jeszcze jako Yoshirō111, zaprosił w Kioto 
na spotkanie Matsuyę Hisamasę (1521–1598). Wynika z tego, że Rikyū 
od najmłodszych lat był uczony na przyszłego mistrza sztuk estetycznych112. 
Według Nanpōroku (Zapiski z południowych stron) w następnym roku Rikyū 
został uczniem Kitamukiego Dōchina, a w roku 1540 zaczął przyjmować 
nauki z zakresu chanoyu także od Takeno Jōō. Informacje na temat kolej-
nych kilku lat życia późniejszego mistrza dotyczą przede wszystkim kwestii 
prywatnych (małżeństwa z kobietą znaną pod imieniem Hōshin Myōju113

i przyjścia na świat pierwszego syna Dōana)114. Z tego okresu pochodzi 
jedyna wzmianka z roku 1544, gdy jako Sen Sōeki znów pojawił się na spo-
tkaniu z Hisamasą. Mimo braków źródłowych można się domyślać, że już 
w tym początkowym okresie Rikyū był coraz aktywniejszym uczestnikiem 
życia kulturalnego środowiska chajinów. Co ciekawe, jego wczesne wejście 
do świata herbaty stoi w sprzeczności z idealnym obrazem kupca stworzo-
nym przez Sōshitsu w Testamencie. Rikyū, inaczej niż nawoływał Sōshitsu, 
nie oddał się sztuce herbaty jako dojrzały człowiek, lecz rozwijał się w tym 
kierunku od pierwszych lat dorosłego życia. Wydaje się, że wcześnie obja-
wiony talent i długa nauka pomogły mu osiągnąć wyjątkową pozycję w spo-
łeczności chajinów.

Obecność Rikyū w zachowanych tekstach źródłowych dotyczących 
ceremonii herbaty była zjawiskiem stałym od końca 1554 roku, gdy poja-
wił się na spotkaniu zorganizowanym przez Sōkyū115. Kolejne miesiące 
i lata świadczą o rozszerzaniu się kręgu kontaktów Rikyū oraz umacnianiu 
się jego relacji z Sōkyū, z członkami rodu Tennōjiya i środowiskiem osób 
z nimi związanych, do którego należeli między innymi Miyoshi Jikkyū 
i Matsui Yūkan. Podobnie jak w przypadku Sōgyū i Sōkyū Rikyū utrzymy-
wał również relacje z wpływowymi mieszczanami z Sakai, choć ze względu 

110 Yonehara M., Sen no Rikyū..., s. 306.
111 W przednowoczesnej Japonii wyróżniano imiona dziecięce, które zmieniano podczas 

ceremonii wejścia w dorosłość. Nowe imiona mogły być jednak przyjmowane także przez 
dorosłych z wielu powodów – m.in. politycznych, społecznych, zawodowych i osobistych.

112 B.M. Bodart, Tea and Councel..., s. 51.
113 Pierwsza żona Rikyū znana jest jedynie pod tym pośmiertnym imieniem buddyjskim. 

Zmarła w 1577 roku.
114 Yonehara M., Sen no Rikyū..., s. 306.
115 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 5.



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 131

na mniejszą liczbę źródeł dysponujemy tylko częścią ich nazwisk. Można 
tu więc wspomnieć np.  o przedstawicielach rodów Kusabeya, Kojimaya 
i Wakasaya116.

Ponadlokalna kariera Rikyū jako mistrza herbaty rozpoczęła się praw-
dopodobnie pod koniec 1573 roku, gdy został on zaproszony do Kioto, aby 
w świątyni Myōkakuji uczestniczyć w spotkaniu z Nobunagą. W ceremonii 
mieli wziąć udział także Imai Sōkyū, Matsui Yūkan oraz Yamanoue Sōji117. 
Można się domyślać, że właśnie znajomość Rikyū z Sōkyū doprowadziła 
do wystosowania tego zaproszenia. Sōkyū znalazł się w obozie politycz-
nym Nobunagi już w roku 1568 i można podejrzewać, że to dzięki niemu 
Nobunaga zainteresował się Rikyū. Tezę tę potwierdza tekst Sen no Rikyū 
yuishogaki, choć należy go traktować z dużą ostrożnością. Pojawiają się w nim 
bowiem liczne błędy chronologiczne, z których podstawowy to umiejsco-
wienie pierwszego spotkania Nobunagi z Rikyū na zamku Azuchi – choć 
twierdza ta została zbudowana dopiero w latach 1576–1579. Zarówno dzien-
niki herbaciane Sōgyū i Sōkyū, jak i Shinchō kōki przesuwają ten moment 
spotkania na wcześniejsze lata118.

Pozycja Rikyū przy Nobunadze szybko się umacniała. 24. dnia 3. mie-
siąca 1574 roku Rikyū wraz z Sōkyū i Sōgyū pojawił się na spotkaniu 
z Nobunagą w stołecznej świątyni Shōkokuji. Po wypiciu herbaty chajino-
wie oglądali cenny pojemnik na trociczki o nazwie Chidori (Siewka). Kilka 
dni później odbyło się kolejne spotkanie, po którym Rikyū i Sōgyū otrzy-
mali od Nobunagi niewielkie, lecz bezcenne fragmenty wonnego drewna 
o nazwie Ranjatai (zob. podrozdział 3.5.2.). W końcu 28. dnia 10. miesiąca 
1575 roku Rikyū po raz pierwszy sprawował funkcję sadō u boku najpo-
tężniejszego wówczas wojownika w Japonii119.

Wyjątkowość pozycji Rikyū widać wyraźnie na kartach Zapisków 
Yamanouego Sōjiego. We wstępie poświęconym historii ceremonii herbaty, 
a w szczególności kolejnym wybitnym postaciom, które odegrały kluczową 
rolę w kształtowaniu chanoyu, Rikyū jest nazywany najwybitniejszym 
mistrzem (sendatsu nari), jaki pojawił się w świecie chanoyu przez cały okres 
34 lat dzielących śmierć Jōō od powstania Zapisków120. Rikyū zajmuje pierw-
sze miejsce wśród chajinów u boku Nobunagi oraz zalicza się do czterech 
największych sław (meijin) ceremonii herbaty poza Shukō, Insetsu i Jōō. 
W związku z propagowanym przez Rikyū stylem wabi Sōji porównuje jego 

116 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 133.
117 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 24–25.
118 Murai Y., Sen no Rikyū..., s. 130–132.
119 Ibidem, s. 130–132.
120 Yamanoue Sōjiki..., s. 14.



132 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

postać do zimowego drzewa – w odróżnieniu od Jōō, którego styl utożsa-
mia z obrazem jesiennego księżyca i przebarwionych czerwonych liści. Ten 
krótki opis Sōjiego ukazuje, jak istotną zmianę w postrzeganiu estetycznych 
ideałów chanoyu wprowadził Rikyū i jak duży uzyskał dzięki temu prestiż 
w środowisku chajinów121. Sōji często nazywa go czcigodnym mistrzem 
(sonshi)122. Autor Zapisków przytacza także wraz ze szkicami nowe rozwią-
zania w architekturze pawilonów herbacianych, które zastosował Rikyū123. 
Według Sōjiego to zburzenie starych zasad było dla ludzi herbaty niczym 
zamiana „gór w doliny i Zachodu na Wschód, lecz doprowadziło do uwol-
nienia istoty rzeczy”124. Sōji nie tylko zapisał istotne idee fi lozofi czne Rikyū 
(między innymi opisywaną wcześniej koncepcję ichigo ichie)125, lecz także 
podkreślał, że nakierowana na prostotę ceremonia herbaty Rikyū stała się 
bardziej dostępna także ludziom z gminu. Jest to dyskusyjna, lecz cenna 
obserwacja w kontekście dalszych rozważań dotyczących kręgów społecz-
nych zainteresowanych chanoyu. Widać wyraźnie, że ówcześni chajinowie 
zwrócili uwagę na proces otwierania się świata ceremonii herbaty na różne 
grupy społeczne.

Pozycję Rikyū jako autorytetu budowały również wynajdywanie oraz 
posiadanie słynnych utensyliów. Rikyū był znany jako osoba, której gust 
estetyczny stanowił punkt odniesienia w kwestii artystycznej oceny przed-
miotów służących ceremonii. Sōji poświęcił osobny, krótki wpis czterem 
mistrzom (Shukō, Jōō, Insetsu i Rikyū), w którym wskazał na ich wyjąt-
kowe zdolności w tym względzie. Rikyū, jedyna osoba z tego grona żyjąca 
w tym samym czasie co Sōji, był więc uważany przez niego za najbardziej 
cenionego specjalistę w kwestii oceny wartości estetycznej utensyliów her-
bacianych w ostatnich dekadach XVI wieku126.

Przez ręce Rikyū przeszło wiele cennych utensyliów, a wśród nich szcze-
gólnie ważne i znane wśród chajinów duże naczynie na herbatę liściastą 
o nazwie Mikazuki (Księżyc w Nowiu)127 i mniejszy pojemnik Hashidate 
(zapewne fragment nazwy mierzei Amanohashidate  – krajobrazu uzna-
nego za jeden z trzech najpiękniejszych w Japonii)128. Oprócz tego 
do Rikyū w 1588 roku należały wazony Tsuru no Hitokoe (Jeden Zaśpiew 

121 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 20–24.
122 Ibidem, s. 37.
123 Ibidem, s. 32, 141 i in.
124 [...] yama o tani, nishi o higashi to chanoyu ni hatto o yaburi, mono o jiyū ni su 

(ibidem, s. 34).
125 Ibidem, s. 135.
126 Ibidem, s. 130–131.
127 Yamanoue Sōjiki..., s. 16–17.
128 Ibidem, s. 23; Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 48.



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 133

Żurawia)129 oraz Takenoko (Pędy Bambusa)130, jak również naczynie na tro-
ciczki, którego właścicielem był wcześniej Murata Shukō (Shukō Kōro)131, 
łańcuch do przenoszenia kociołka Azuki (Fasola Azuki)132, pojemnik na her-
batę Enza (Okrągła Mata)133 oraz inne, mniej znane przedmioty134.

Niekwestionowaną supremację Rikyū w świecie chajinów potwierdza 
także Poczet słynnych mistrzów ceremonii herbaty. Tani Ninsai nazywa Rikyū 
mianem wielkiego mistrza (daisōshō)135, który jako uczeń Kitamukiego 
Dōchina i Takeno Jōō wpisuje się po nich w opartą na dziedziczeniu struk-
turę największych autorytetów ludzi herbaty. Dodatkowo Ninsai zwraca 
uwagę na te same przymioty chajina jak w przypadku Sōkyū, czyli uznanie 
w świecie wojowników. Ninsai podkreśla, że bezpośrednie związki Rikyū 
z Hideyoshim, podzielającym pasję herbacianą, doprowadziły tego pierw-
szego do bogactwa w postaci lenna o wartości 3000 koku oraz wpływów 
politycznych. Autor Pocztu opisał także śmierć Rikyū, którego zmuszono 
do popełnienia samobójstwa136. Poza tym jednak, podobnie jak w przypa-
d ku Zapisków Yamanouego Sōjiego, tworzy obraz Rikyū jako mistrza her -
baty na podstawie listy słynnych utensyliów należących do tego chajina. 
Ninsai dodatkowo umieścił w Poczcie informacje na temat ówczesnych 
posiadaczy przedmiotów należących niegdyś do Rikyū. Trafi ały one głów-
nie do wojowników. Pod względem uwagi poświęconej poszczególnym 
mistrzom herbaty przez Taniego Ninsaia Rikyū ustępuje jedynie swojemu 
nauczycielowi Takeno Jōō137.

W przypadku Rikyū poza literaturą wypływającą bezpośrednio ze śro-
dowiska chajinów dysponujemy także stosunkowo obszerną korespondencją 
(221 listów) jego autorstwa, w której bardzo często pojawiają się kwestie 
związane z chanoyu. Autorytet Rikyū pozwalał mu prowadzić wymianę listów 
na temat herbaty z liczną grupą osób pochodzących z różnych  środowisk. 

129 Yamanoue Sōjiki..., s. 66.
130 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 75.
131 Ibidem, s. 79.
132 Ibidem, s. 96.
133 Nazwa ta odnosi się do okrągłych (en) mat wyplatanych z łodyg dzikiego ryżu 

i słomy, układanych przy pawilonach w miejscach przeznaczonych dla gości do czekania 
przed spotkaniem herbacianym (Enza, w: Nihon kokugo daijiten...).

134 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 122, 124, 131, 
135 Termin ten jest stosowany do dziś w odniesieniu do osoby, która była głową wywo-

dzącego się od Rikyū rodu Urasenke i po wyznaczeniu następcy poświęciła się działalności 
związanej z ceremonią herbaty. Mistrzowie sprawują pieczę nad spuścizną Rikyū, propagują 
wiedzę o niej oraz nauczają chanoyu (U. Mach, Urasenke..., s. 300–312).

136 Sukisha meishōshū..., s. 333.
137 Ibidem, s. 328–329, 333–334.



134 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Należeli do nich zarówno inni kupcy, tacy jak Yamanoue Sōji, Imai Sōkun 
(syn Sōkyū), Mozuya Sōan (?–1594), Shimai Sōshitsu, Naraya Sōi, mnisi 
i lekarze Jukōin, Shishōbō, Hata Sōha (1550–1608), czy w końcu wpływowi 
wojownicy z Hideyoshim na czele oraz znaczący daimyō, tacy jak Ishida 
Mitsunari, Maeda Toshiie (1538–1599), Oda Nobukane (1543–1614), Sakuma 
Fukansai (Masakatsu; 1556–1631), Kobayakawa Takakage, kilku członków 
rodu Miyoshi oraz wielu innych.

Niektóre osoby szczególnie związane z Rikyū pojawiają się w korespon-
dencji wielokrotnie. Dotyczy to zwłaszcza Hideyoshiego. Mimo że nie zacho -
wał się żaden list Rikyū do suwerena, Hideyoshi jest wspomniany aż 43 razy 
w 41 listach adresowanych do innych osób. Rikyū aktywnie korespondo-
wał także z Furutą Oribem (1544–1615; 12 listów do Oribego i 9 wzmianek 
o nim) oraz Shibayamą Kenmotsu (12 listów do Kenmotsu i 4 wzmianki). 
O zakresie herbacianych powiązań Rikyū świadczy to, że w 221 raczej krót-
kich listach przewinęło się aż 209 osób. Do liczby tej zaliczają się zarówno 
adresaci, jak i osoby wspomniane w treści korespondencji. Biorąc pod uwagę, 
że w przypadku aż 39 listów nie znamy nazwisk adresatów, powyższa liczba 
jest wyjątkowo wysoka138.

Należy podkreślić, że liczni wojownicy, także niektórzy ze wspomnianych 
wyżej, byli uczniami Rikyū. W popularnej historii ceremonii herbaty funkcjo-
nuje termin Rikyū shichitetsu oznaczający grupę jego siedmiu najważniejszych 
uczniów. Pierwsze wzmianki na jej temat pojawiły się w połowie XVII wieku 
w pracy pod tytułem Sadō shiso densho (Przekaz o czterech mistrzach 
ceremonii herbaty) napisanej przez Matsuyę Hisashigego (1567–1652).
Mimo że późniejsze kompilacje różnią się w ocenie tego, kto należał 
do grupy Rikyū shichitetsu, faktem pozostaje, że wymieniani w tym kontek-
ście uczniowie należą do warstwy wojowników (Furuta Oribe, Makimura 
Masaharu [1545–1593], Gamō Ujisato [1556–1595], Shibayama Kenmotsu), 
a niektórzy z nich mają status daimyō (Maeda Toshiie, Hosokawa Tadaoki 
[1563–1646])139.

Rikyū osiągnął szczyt kariery dzięki relacjom z Hideyoshim. Temat ten 
doczekał się tak wielu opracowań140, że w tym miejscu wystarczy przyto-
czyć jedynie kilka podstawowych faktów. Warto podkreślić, że to właśnie 
autorytet Rikyū w świecie herbaty miał kluczowy wpływ na jego możliwości

138 Rikyū no tegami..., s. 457–459.
139 Rikyū shichitetsu, w: Nihon daihyakka zensho...; por. Tsutsui Hiroichi, Rikyū hyakuwa 

(Sto opowieści o Rikyū), Tankōsha, Kyōto 1999, s. 217–218.
140 Między innymi: Achmed Iskenderow, Toyotomi Hideyoshi, Państwowy Instytut 

Wydawniczy, Warszawa 1991; J. Mendyk, Toyotomi...; Sugimoto K., Sen no Rikyū...; Yabe 
Y., Chajin Toyotomi Hideyoshi...



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 135

działania poza środowiskiem chajinów. Co więcej, można uznać, że domi-
nacja Rikyū w świecie ludzi herbaty była wprost proporcjonalna do jego 
przewagi nad innymi kupcami-chajinami, którzy próbowali swoich sił 
w sferze polityki.

Kariera Rikyū na wysokim szczeblu początkowo wynikała z uzyskania 
pozycji mistrza herbaty u boku Nobunagi. Po śmierci pana z Owari w roku 
1582 i przejściu realnej władzy w ręce Hideyoshiego Rikyū znalazł w jego 
osobie nowego patrona. Dzięki sukcesom Hideyoshiego i w końcu opano-
waniu przez niego faktycznie całego kraju Rikyū wspiął się na szczyt – uzy-
skał honorowy tytuł tenka gosadō (dostojny mistrz herbaty w całej Japonii). 
Dzięki wpływom Hideyoshiego Rikyū uczestniczył z nim także w spo-
tkaniach z cesarzem. Jednocześnie z pełnieniem funkcji mistrza herbaty 
kupiec zajmował się sprawami administracyjnymi, dyplomatycznymi oraz 
wojskowymi, które powierzał mu Hideyoshi141.

Autorytet w dziedzinie herbaty miał szczególne znaczenie w dyplo-
macji. Beatrice M. Bodart zwraca uwagę na istotny szczegół wpisujący 
się w rozumienie chanoyu jako medium komunikacji społecznej. Gdy 
Hideyoshi musiał porozumieć się z innym wojownikiem, który bądź mu 

141 B.M. Bodart, Tea and Councel..., s. 52.

5. Kaligrafi a tuszowa (znak ryū – smok), autorstwa 
Kitamukiego Unchiku (1623–1703), Japonia (Los Angeles 
County Museum of Art).



136 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

nie sprzyjał, bądź z innego powodu nie mógł lub nie chciał odpowiedzieć 
na jego list, ciężar korespondencji brał na siebie Rikyū. Zasady kurtuazji 
wymagały bowiem, by odpowiedzieć na list od mistrza herbaty, osoby 
spoza świata wojowników, a przy tym wybitnego i szanowanego przed-
stawiciela kultury i sztuki142. W ten sposób autorytet Rikyū oraz status 
kupca i mnicha otwierały mu drogę do rodzajów aktywności niedostępnych 
dla wojowników.

Poza Rikyū warto scharakteryzować autorytet kupców relatywnie mniej 
zasłużonych dla historii chanoyu. Począwszy od roku 1568, gdy Nobunadze 
udało się rozszerzyć swoje wpływy na Sakai, funkcję sadō u jego boku spra-
wowali najpierw Imai Sōkyū, a następnie Tennōjiya Sōgyū. Oprócz Rikyū 
to właśnie te dwie postaci odgrywają szczególną rolę w zrozumieniu istoty 
wpływu, który autorytet wśród ludzi herbaty mógł mieć na pozycję w sze-
rzej rozumianym środowisku osób zainteresowanych chanoyu – w szcze-
gólności wojowników.

Nie ulega wątpliwości, że w przypadku Sōkyū protekcja i związki 
rodzinne z Takeno Jōō okazały się niezwykle pomocne w osiągnięciu 
pozycji mistrza herbaty. W Poczcie słynnych mistrzów ceremonii herbaty 
to, że Sōkyū był zięciem Jōō, jest drugą w kolejności informacją na jego 
temat – tuż po krótkiej, typowej dla tego tekstu wzmiance dotyczącej miejsca 
zamieszkania opisywanej osoby143. Sōkyū odziedziczył po swoim mistrzu 
nie tylko przywództwo w rodzie Takeno i znaczne środki materialne, 
lecz także wiele cennych utensyliów herbacianych oraz związaną z nimi 
pozycję w środowisku chajinów. Naturalny syn Jōō  – Shingorō (później 
Sōga) – w chwili śmierci ojca był niespełna 5-letnim chłopcem. Z czasem 
starał się o odzyskanie schedy po ojcu, lecz przegrał proces sądowy z Sōkyū. 
Nobunaga starał się o mediację między skłóconymi chajinami, ale na sku-
tek odrzucenia ugody przez Shingorō majątek przeszedł w ręce Sōkyū144. 
Zachował się list adresowany do Matsunagi Hisahidego w tej sprawie145. 
Najprawdopodobniej Jōō świadomie wybrał Sōkyū jako swojego następcę 
ze względu na umiejętności, jakie wykazywał on w sferze chanoyu, oraz 
sprawdzone związki rodzinne.

Poczet słynnych mistrzów ceremonii herbaty przedstawia Sōkyū jako 
posiadacza wielu cennych utensyliów. Na ich czele autor wymienia słynne 

142 Ibidem, s. 54.
143 Sukisha meishōshū..., s. 331.
144 Co ciekawe, ze względu na związki ze świątynią Ishiyama Honganji syn Jōō nie 

cieszył się zaufaniem ani Nobunagi, ani później Hideyoshiego. Dopiero za czasów Ieyasu 
udało mu się wejść do grona kompanionów artystycznych Tokugawów (Takeno Sōga, 
w: Nihon jinmei daijiten...).

145 Por. Oda Nobunaga monjo..., t. 1, s. 234–235.



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 137

wiszące zwoje z obrazami lub kaligrafi ami chińskich mistrzów. Jednym 
z nich jest obraz Nami (Fale) autorstwa mnicha Yu Jiana z czasów dyna-
stii Song, drugim – przedstawienie chińskiego mnicha Budaia (jap. Hotei; 
?–916) pędzla Mu Qi (jap. Mokkei)146. Oprócz nich Sōkyū posiadał zwoje 
z kaligrafi ami Xu Tanga (1185–1269) oraz obrazy Gyofu (Rybak), Funako 
(inaczej Senshi; Marynarze). Podobnie jak w wielu innych przypadkach 
pomiędzy Zapiskami Yamanouego Sōjiego a Dziennikiem Sōtana istnieje 
rozbieżność co do materiału, na którym chiński kaligraf zapisał znaki. 
Sōji  twierdzi, że był nim jedwab, Sōtan zapisał, że powstały na papie-
rze147. Wśród słynnych utensyliów Sōkyū znajdowały się także pojemniki 
na sproszkowaną herbatę. Najdłuższą historię i największą wartość miało 
Jōō Nasubi  (Bakłażan Jōō). Sōkyū posiadał także znaną czarkę Zenkō148, 
należącą wcześniej do Kitamukiego Dōchina, oraz pojemniki na zimną 
wodę (mizusashi i gōshi) związane jeszcze z mistrzem Shukō. Po Jōō 
Sōkyū odziedziczył także misę celadonową Sekishō (Tatarak), która według 
Sōjiego mogła służyć również jako wazon149, oraz barwiony papier z wier-
szem Amanohara (Niebiańska równina) autorstwa Abe no Nakamaro 
(698–770)150. Od Hideyoshiego Sōkyū udało się kupić naczynie na herbatę 
Jōrin (Czysty Las).

Informacje z Pocztu słynnych mistrzów ceremonii herbaty dotyczące Imaia 
Sōkyū w dużej mierze pokrywają się z informacjami z Zapisków Yama -
nouego Sōjiego, co po raz kolejny dowodzi, że Tani Ninsai korzystał z tego 
źródła151. Sōji wskazał Sōkyū jako drugiego w hierarchii chajina u boku 
Hideyoshiego  – tuż po Rikyū152. Uwzględniał go również w opisach 
poszczególnych utensyliów herbacianych, które tylko przez jakiś czas były 
w posiadaniu Sōkyū. Do najciekawszych przykładów tego rodzaju przed-
miotów należy z pewnością duży pojemnik na herbatę liściastą o nazwie 
Matsushima (Wyspy Sosnowe). Podobnie jak wiele innych przedmiotów 
także ten Sōkyū otrzymał od Jōō. Był to przedmiot tak cenny, że oka-
zał się dobrą monetą przetargową w rokowaniach z Nobunagą i w dużej 
mierze przyczynił się do zbudowania późniejszych relacji z suwere-
nem środkowej Japonii (zob. podrozdział 3.5.1.). Wśród mniej istot-
nych przedmiotów, które pominął Tani Ninsai, były koreańskie szczypce 

146 Sukisha meishōshū..., s. 331.
147 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 56; Sōtan nikki..., s. 198–199.
148 Nazwa prawdopodobnie pochodzi od imienia jednego z uczniów Shukō – Ōtomiego 

Zenkō (Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 120).
149 Ibidem, s. 78.
150 Sukisha meishōshū..., s. 332.
151 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 64–69.
152 Ibidem, s. 22.



138 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

do węgla, kociołek do gotowania wody i pojemnik na węgielki należący 
wcześniej do Jōō153.

Poza słynnymi utensyliami herbacianymi, które defi niowały pozycję 
Sōkyū wśród chajinów, istotnym źródłem informacji na temat jego zna-
jomości w tym środowisku jest tekst Imai Sōkyū chanoyu nikki nukigaki 
(Wyimki z dziennika herbacianego Imaia Sōkyū). Warto poświęcić mu 
w tym miejscu kilka słów. Na tekst składają się opisy prawie 90 spotkań 
herbacianych z lat 1554–1589, w których Sōkyū uczestniczył jako gospodarz 
lub gość. Przedstawione tam spotkania zostały wybrane z oryginalnego, 
pełnego dziennika, który Sōkyū niewątpliwie prowadził. Prawdopodobnie 
Wyimki zostały skompilowane w latach 1820–1822 i były przynajmniej raz 
kopiowane. Wzmianki kopistów sugerują, że korzystali oni z dziennika 
Sōkyū, choć być może już wtedy była to kopia oryginału. Nie wiadomo na 
pewno, kto dokonał wyboru spotkań opisanych w Wyimkach. Prawdopo-
dobnie jedną z kopii dostępnego dziś tekstu wykonał chajin Inagaki Kyūsō 
(Chikuryōan; 1770–1819)154. Oryginalny dziennik herbaciany Sōkyū lub 
jego pełna kopia nie dotrwały w całości do naszych czasów lub wciąż cze-
kają na swojego odkrywcę w którymś z archiwów lub zbiorów rodzin-
nych w Japonii.

Ze względu na to, że Wyimki podlegały kopiowaniu i edycji przez przy-
najmniej kilka osób, ich wartość jako tekstu źródłowego musi być trakto-
wana z pewną dozą ostrożności. Porównanie tych samych spotkań, które 
występują w Wyimkach oraz Notatkach ze spotkań rodu Tennōjiya uwi-
dacznia różnice w zapisanych datach i personaliach obecnych osób. Błędna 
datacja dotyczy nawet wielkiego spotkania w Kitano (Kitano ōchanoyu) 
zorganizowanego przez Hideyoshiego w roku 1587 (u Sōkyū podano rok 
1585)155. Mimo błędów i rozbieżności wynikających z upływu czasu i kopio-
wania informacje z dzienników Sōkyū i przedstawicieli rodu Tennōjiya 
pokrywają się jednak w wystarczająco dużym stopniu, by uznać Wyimki 
za echo rzeczywiście istniejącego dziennika. Zbieżności występują również 
z Zapiskami z południowych stron  – jednym z najważniejszych tekstów, 
które uznaje się za przekaz nauk Rikyū156.

Mimo wymienionych wyżej wątpliwości dotyczących autorów i wia-
rygodności Wyimków można mieć pewność co do zasady, według której 
spotkania zostały wybrane z oryginalnego dziennika. Kluczem do wyselek-

153 Ibidem, s. 89, 94, 97.
154 Sadō koten zenshū..., t. 10, s. 47.
155 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 36–37.
156 Nanbō Sōkei, Nanpōroku (Zapiski z południowych stron), w: Sadō koten zenshū 

(Dzieła zebrane klasyki drogi herbaty), t. 4, Tankōsha, Kyōto 1956.



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 139

cjonowania prawie 90 spotkań były szacunek i popularność, którymi 
 cieszyli się poszczególni goście lub gospodarze Sōkyū. W kopii przy-
pisywanej Inagakiemu Kyūsō czytamy, że wybrał z tekstu „te części, 
w których pojawiają się dostojne osoby” (kōmei no hito no mietaru 
bun)157. Wyimki zatem dobrze ukazują to, które osoby ze świata chanoyu 
i postaci historyczne były z perspektywy XIX-wiecznego chajina godne 
przypomnienia i tym samym zapamiętania przez kolejne pokolenia. 
Nietrudno zauważyć, że najdokładniej opisano spotkania Sōkyū z Nobunagą 
i Hideyoshim158.

Autorytet Sōkyū jako chajina jest nierozerwalnie związany z pozycją jego 
mistrzów oraz osób, z którymi się spotykał. W Wyimkach widać wyraźnie 
stopniowy rozwój Sōkyū jako człowieka herbaty. Zaczął on swoją karierę 
jako uczeń Takeno Jōō. Sōkyū zanotował informacje na temat czterech 
spotkań, podczas których towarzyszył Jōō jako gospodarz, jedyny gość lub 
jeden  z gości159. Utrzymywał także kontakty z Kitamukim Dōchinem  – 
nauczycielem Rikyū  – a w 1. miesiącu 1562 roku zanotował informację 
o jego śmierci:

Rankiem 18. dnia 1. miesiąca [1562 roku] przyszła informacja na temat śmierci 
z powodu choroby sędziwego [Kitamukiego] Dōchina. Był wielką postacią naszych 
czasów160.

Później Sōkyū utrzymywał bieżące relacje z wieloma chajinami, między 
innymi z Rikyū, Tennōjiyą Dōshitsu, Tennōjiyą Sōgyū oraz Yamanouem 
Sōjim. Sōkyū spotykał się przy herbacie także z przedstawicielami innych 
wpływowych rodów kupieckich161.

Wejście do rodziny wielkiego mistrza Takeno Jōō oraz odziedziczenie 
po nim słynnych utensyliów okazały się dla Sōkyū bardzo pomocne w osią-
gnięciu pozycji autorytetu w dziedzinie chanoyu oraz wynikających z niej 
wpływów politycznych i ekonomicznych. Co ciekawe, relatywnie obszerna 
korespondencja Sōkyū milczy na temat jego aktywności w dziedzinie cere-
monii herbaty. Brak tematyki chanoyu w listach Sōkyū można tłumaczyć 
tym, że korespondencja dotyczyła kwestii istotnych z punktu widzenia 
kariery politycznej i administracyjnej162. Tylko w jednym z ponad 130 listów 
odnajdujemy informację na temat chanoyu dotyczącą  zainteresowania 

157 Sadō koten zenshū..., t. 10, s. 47.
158 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 24–28, 34–42.
159 Ibidem, s. 3–6, 
160 Ibidem, s. 12.
161 Ibidem, s. 9–10, 12–16, 18–19 i in.
162 Kwestia ta zostanie dokładnie omówiona w następnym rozdziale.



140 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Matsuiego Yūkana kociołkiem należącym do Sōkyū. 22. dnia 8. miesiąca 
1569 roku Sōkyū napisał:

Bardzo się cieszę, że ostatnio udało mi się Ciebie poznać. Sprawa nadania Ci 
tytułu Hōin Gobō163 w Kioto na pewno stanie się powodem do dumy, zarówno 
w stolicy, jak i wszędzie indziej. Dzięki temu udało Ci się zobaczyć mój kociołek. 
Szczegóły przekażę [posłańcowi] Sōsaiowi. Poza tym czekam na Twój kolejny 
przyjazd do stolicy. Uszanowanie164.

Powyższy list stanowi zapis pierwszego kontaktu Sōkyū z Yūkanem. 
Autorytet Sōkyū jako człowieka herbaty oraz wpływowego kupca pozwo-
lił mu zbudować szeroką sieć relacji z wojownikami. Z Sōkyū spotykali 
się także Miyoshi Jikkyū, Matsunaga Hisahide, Akechi Mitsuhide i Araki 
Murashige (Dōkun; 1535–1586)165. Z czasem zyskał on pozycję mistrza 
herbaty u boku Nobunagi oraz bliżej nieokreślonej natury protekcję 
Hideyoshiego166.

Inaczej niż Sōkyū, który jako homo novus wszedł do środowiska chanoyu 
dzięki małżeństwu, przedstawiciele rodu Tennōjiya budowali swoją pozy-
cję w świecie herbaty przez kilka pokoleń. Już dziadek Sōgyū – Sōhaku – 
aktywnie zajmował się ceremonią herbaty. Zasad chanoyu nauczył się 
prawdopodobnie od samego Muraty Shukō. Posiadał on już także zbiór 
znanych utensyliów herbacianych167. Warto dodać, że jego zainteresowa-
nia kulturalne obejmowały również poezję renga, której nauki otrzymywał 
od znanego mistrza Shōhaku (1443–1527). Zainteresowanie to podzielał 
także sam Sōgyū168. Cenne utensylia herbaciane należące do Sōhaku zna-
lazły się w posiadaniu jego synów Dōshitsu i Sōtatsu, którzy odpowiednio 
w Hakacie i Sakai aktywnie uczestniczyli w życiu środowiska chanoyu. 
To właśnie Sōtatsu (i Jōō) uczył Sōgyū ceremonii herbaty.

Zarówno w Poczcie słynnych mistrzów ceremonii herbaty, jak i w Zapiskach 
Yamanouego Sōjiego Sōgyū fi guruje jako jedna z najważniejszych postaci 
w świecie ludzi herbaty. Sōji jasno wskazywał, że Sōgyū jest chajinem numer 
dwa przy Hideyoshim, ustępował jedynie Rikyū169. Skądinąd wiadomo, 
że za życia Nobunagi to właśnie Sōgyū przez dłuższy czas zajmował pozycję

163 Wysoki tytuł mnicha buddyjskiego, który stał się później przydomnkiem Yūkana 
(Hōin, w: Nihon kokugo daijiten...; Matsui Yūkan, w: Kokushi daijiten...).

164 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 902.
165 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 3–4, 8–9, 18, 28, 31–34 i in.
166 Ibidem, s. 21, 24–26, 27–30, 34–42.
167 Tennōjiya Sōhaku, w: Nihon jinmei daijiten...
168 Tenka o miryō shita sukisha..., s. 85.
169 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 22.



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 141

jego głównego mistrza sadō, którą osiągnął po osłabnięciu wpływów rywala, 
jakim prawdopodobnie był dla niego początkowo Imai Sōkyū170. Warto 
przypomnieć, że wraz z Rikyū to właśnie Sōgyū otrzymał od suwerena 
fragment wonnego drewna Ranjatai.

Na kartach Zapisków Yamanouego Sōjiego odnajdujemy Sōgyū jako 
posiadacza wielu słynnych utensyliów, których część przekazał mu Jōō. 
Były wśród nich stara chińska czarka należąca do Jōō, o nazwie Zenkō, 
pojemnik na herbatę typu nasubi zwany Bunrin (Jabłkowaty)171, ceramiczny 
pojemnik na herbatę liściastą Jōrin172 czy też naczynia na zimną wodę Sōgyū 
Imogashira (Ziemniak Sōgyū)173 oraz Sōgyū Bizen Gōshi174. Do Sōgyū nale-
żały również dzieła sztuki używane przy ceremonii jako dekoracje (kazari) – 

170 Hori S., Oda seiken..., s. 37.
171 Nazwa ta, oznaczająca typ chaire, wiąże się z kształtem naczynia przypominającym 

jabłko (Sukisha meishōshū..., s. 329–330; Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 108; Bunrin chaire, 
w: Kokushi daijiten...).

172 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 51; Yamanoue Sōjiki..., s. 26.
173 Nazwa tego prawdopodobnie europejskiego lub chińskiego naczynia nawiązuje 

do kształtu słodkiego ziemniaka. Oznacza także bulwiasty typ chaire (Kōzu A., Yamanoue 
Sōjiki..., s. 122).

174 Także gōsu  – rodzaj naczynia typu kensui, służącego do zlewania brudnej wody 
(ibidem, s. 124).

6. Pojemnik na herbatę typu katatsuki, 
Japonia, początek XVI w. 
(Th e Metropolitan Museum of Art).



142 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

naczynie na trociczki (kōro) o nazwie Fuwa175, obraz Funako (też: Senshi; 
Marynarze) autorstwa mistrza Mu Qi176, wazon do kwiatów Kaburanashi177, 
dwa z czterech przedmiotów używanych wcześniej przez Shukō do deko-
rowania daisu: naczyń Shukō Dakioke178 oraz Shukō Gōshi179, jak również 
jednego ze stolików typu nanatsudai (kazunodai)180. Przez jakiś czas Sōgyū 
posiadał także kilka innych znanych utensyliów, z różnych przyczyn prze-
szły one jednak do rąk innych chajinów181.

Związki przedstawicieli rodu Tennōjiya z wpływowymi wojownikami 
zostaną omówione w dalszej części pracy. W tym miejscu warto jedy-
nie zaznaczyć, że do przyjęcia przez Sōgyu funkcji mistrza herbaty przy 
Nobunadze doszło dopiero w 1573 roku, czyli pięć lat po uzyskaniu tej 
funkcji przez Imaia Sōkyū. Wydaje się, że to opóźnienie podporządkowa-
nia się wpływowemu wojownikowi wynikało właśnie z wysokiego prestiżu, 
którym Sōgyū cieszył się w środowisku chajinów w Sakai i w samej spo-
łeczności politycznej miasta. Początkowo Sōgyū sprzyjał rodowi Miyoshi, 
sprzeciwiającemu się rosnącym wpływom Ody w regionie, i nawet po ich 
klęsce w roku 1569 przez kilka lat udawało mu się zachować niezależność 
w kontaktach z coraz silniejszym Nobunagą. Ostatecznie jednak Sōgyū 
zgodził się przyjąć propozycję pana z Owari, przede wszystkim ze wzglę-
dów politycznych182.

Pozycję Sōgyū w środowisku chajinów widać wyraźnie także na kartach 
Notatek ze spotkań rodu Tennōjiya prowadzonych przez Sogyū i jego ojca – 
Sōtatsu. Obaj chajinowie zapisywali zarówno przebieg spotkań organizo-
wanych przez siebie (tzw. jikaiki – notatki ze spotkań u siebie), jak i tych, 
na których byli gośćmi (takaiki  – notatki ze  spotkań u innych). Zbiory 
zapisków z tych dwóch typów spotkań tworzą dwie odrębne części Notatek. 
Trudno przesądzić, czy oryginalnie dzienniki były rzeczywiście podzielone 
na dwie części, lecz wiele wskazuje, że rzeczywiście tak było183.

175 Być może nazwa nawiązuje do miejscowości o tej samej nazwie – dawnej siedziby 
cywilnych władz prowincji Mino (Fuwa, w: Nihon kokugo daijiten...; Yamanoue Sōjiki..., 
s. 42).

176 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 67.
177 Nazwa oznacza brak charakterystycznego dla innych wazonów obłego kształtu 

podobnego do rzepy (kabu) (ibidem, s. 71; Kaburanashi, w: Nihon kokugo daijiten...).
178 Rodzaj dużego okrągłego naczynia, które ze względu na rozmiary obejmuje się 

rękoma (daku) (Dakioke, w: Nihon kokugo daijiten...).
179 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 88.
180 Chodzi o stoliki do stawiania czarek stworzone przez chajina i ucznia Takeno Jōō 

Tennōjiyę Sōhaku na wzór chińskiego stolika sioguna Yoshimasy (ibidem, s. 116).
181 Sukisha meishōshū..., s. 330.
182 Hori S., Oda seiken..., s. 38–39.
183 Sadō koten zenshū..., t. 10, s. 49.



 3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu 143

Zestawienie obu tych części daje bogaty obraz życia kulturalnego i spo-
łecznego w Sakai w drugiej połowie XVI wieku. Pawilon herbaciany Sōgyū 
stanowił punkt, w którym ogniskowało się życie dziesiątków ludzi zainte-
resowanych chanoyu. Kwestia pochodzenia społecznego tych osób zostanie 
szczegółowo omówiona w dalszej części rozdziału (zob. podrozdział 3.5.). 
Trzeba tu jedynie zaznaczyć, że przedstawiciele rodu Tennōjiya spotykali 
się przede wszystkim z mieszczanami z Sakai, w tym z przedstawicielami 
najbardziej wpływowych rodzin z grona egōshū184. Autorytet Sōgyū przy-
ciągał także osoby z mniej znanych rodów kupieckich.

Rikyū, Sōkyū i Sōgyū już za swego życia uzyskali autorytet w dziedzinie
chanoyu. Nie ulega poza tym wątpliwości, że także z perspektywy historycznej 
odegrali oni istotną rolę w rozwoju kultury herbaty w Japonii. Należy jednak 
dodać, że poza nimi także inni kupcy zyskiwali ważną pozycję w świecie her-
baty i pozostawili po sobie cenne z punktu widzenia źródłowego dzienniki.

Do grupy tej niewątpliwie należeli opisywani wcześniej w innych kon-
tekstach kupcy z Hakaty: Kamiya Sōtan  – autor obszernego Dziennika 
Sōtana, oraz Shimai Sōshitsu  – posiadacz słynnych utensyliów, między 
innymi jednego z trzech najbardziej znanych pojemniczków na herbatę 
typu katatsuki o nazwie Narashiba. Z punktu widzenia pozycji w świecie 
chanoyu Sōtan i Sōshitsu znacznie ustępują jednak spadkobiercom Takeno 
Jōō pod względem autorytetu. Ich biogramy w Poczcie słynnych mistrzów 
ceremonii herbaty zajmują łącznie około 60 znaków, a ich treść ogranicza się 
do podania miejsca pochodzenia, informacji o posiadaniu jednego obrazu 
(w przypadku Sōshitsu) oraz o tym, że Sōtan dokonał ceremonii ścięcia 
włosów w tym samym czasie co Rikyū (nic jednak nie wskazuje, że istotnie
tak właśnie było)185.

Sōtan i Sōshitsu mieli niekwestionowaną pozycję w środowisku her-
bacianym Hakaty i wśród tamtejszych wojowników – będzie o tym mowa 
dalej  – ale nie ulega wątpliwości, że ich autorytet nie mógł się równać 
z pozycją Sōkyū i Sōgyū, a tym bardziej Rikyū. Nie wydaje się też, by 
zostali oni w pewnym stopniu pominięci przez pochodzącego z Sakai autora 
Pocztu – Taniego Ninsaia. Żaden z kupców z Hakaty nie uzyskał pozycji 
mistrza herbaty przy wojownikach o znaczeniu ponadlokalnym. Brali oni 
udział w spotkaniach na najwyższym szczeblu – najczęściej jednak w roli 
gości. Przy wojownikach średniego lub wysokiego szczebla pełnili funk-
cję głównych mistrzów ceremonii herbacianej w nielicznych przypadkach 
(np. przy Ishidzie Mitsunarim)186. Tylko w relacjach z Hideyoshim Sōtan 

184 Tennōjiya kaiki..., t. 8, s. 9, 13, 19, 32, 123, 130, 146, 150, 200, 268, 292, 324 i in.
185 Yonehara M., Sen no Rikyū..., s. 306.
186 Sōtan nikki..., s. 311, 333, 337.



144 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

i Sōshitsu cieszyli się szczególnymi względami, lecz nie wynikały one z ich 
autorytetu w dziedzinie chanoyu, raczej z ich pozycji politycznej i wpływów 
gospodarczych w Hakacie187.

Także Zapiski Yamanouego Sōjiego nie pozostawiają wątpliwości, że pozy-
cja kupców z Hakaty nie da się porównać do roli opisywanych wyżej chaji-
nów z Sakai. Sōshitsu fi guruje w nich jedynie jako właściciel obrazu Shōshō 
yau (Wieczorny deszcz w Xiaoxiang)188. Także Sōtan wspomniany jest 
zaledwie raz w kontekście posiadanego przez siebie pojemnika na herbatę 
Bunrin Nasubi (Bakłażanowate Jabłko) – dziś znanego pod nazwą Hakata 
Bunrin (Jabłko z Hakaty)189.

Z powyższego opisu widać wyraźnie, jak zróżnicowane pozycje w świe-
cie ceremonii herbacianej zajmowali poszczególni kupcy, którzy należeli 
do warstwy względnie homogenicznej pod względem statusu majątkowego 
i pozycji społecznej. Autorytet w dziedzinie chanoyu mógł zostać sformali-
zowany na bazie relacji o charakterze politycznym. Sōkyū, Sōgyū oraz Rikyū 
udało się tego dokonać poprzez wejście w bezpośrednie relacje z wysoko 
postawionymi wojownikami, którzy interesowali się herbatą. O charakte-
rze i podłożu tego zainteresowania będzie mowa dalej. Tutaj chciałbym 
jedynie przedstawić kilka zasadniczych wniosków. 

Po pierwsze należy powtórzyć, że ceremonia herbaty stanowiła jedną 
z najważniejszych płaszczyzn komunikacji pomiędzy samymi kupcami oraz 
pomiędzy kupcami i wojownikami. 

Po drugie wysoki status (autorytet) kupca w sferze chanoyu wynikał 
przede wszystkim z opinii środowiska kupieckiego. To kupcy pozostawili 
po sobie teksty dotyczące hierarchii utensyliów oraz zasług poszczegól-
nych ludzi herbaty. Oni również wyłaniali spośród swego grona arbitrów 
elegancji, których wrażliwość estetyczna stanowiła wyznacznik istotnych 
trendów w rozwoju ceremonii. Najbardziej wyraźną emanacją opinii śro-
dowiska kupców-chajinów, która porządkuje system znaczeń i wartości 
w świecie chanoyu (między innymi poprzez wskazywanie, klasyfi kowanie 
i opis słynnych utensyliów), są niewątpliwie wielokrotnie tu przytaczane 
Zapiski Yamanouego Sōjiego. Warto dodać, że w tekście tym pojawiają się 
również liczni wojownicy z Nobunagą i Hideyoshim na czele. Kupiec i chajin 
Yamanoue Sōji umieścił jednak w nim najbardziej wpływowych wojowni-
ków zgodnie z wartością posiadanych przez nich utensyliów  herbacianych, 
a nie odwrotnie, czyli nie uporządkował utensyliów zgodnie z hierarchią 
wojowników-posiadaczy.

187 Ibidem, s. 227.
188 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 63.
189 Ibidem, s. 108.



 3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych 145

Po trzecie wreszcie osiągnięty we własnej grupie i na własnych zasadach 
autorytet w dziedzinie chanoyu dawał kupcom możliwość jego praktycz-
nego wykorzystania. Hierarchia w świecie herbaty stanowiła pewien rów-
noległy porządek, funkcjonujący niezależnie od ogólnie pojętej hierarchii 
społecznej. Popularność ceremonii herbacianej wśród wysoko postawionych 
wojowników dała więc szansę tym kupcom, którzy cieszyli się mianem 
autorytetów. Z kolei zainteresowanie chanoyu średnich warstw samuraj-
skich umożliwiało zbliżenie się do lokalnych struktur politycznych kup-
com o mniejszym, lecz niewątpliwym prestiżu w dziedzinie herbaty (np. 
Sōtanowi i Sōshitsu). W obu przypadkach – ogólnokrajowym i lokalnym – 
ceremonia herbaty stanowiła nieformalny kanał komunikacji oraz drogę 
do podwyższenia własnej pozycji społecznej i zrobienia kariery politycz-
nej przez kupców. Trzeba również pamiętać, że najbardziej znani kupcy, 
z Rikyū na czele, pełnili funkcję mistrzów i nauczycieli wielu wojowników, 
także tych najbardziej wpływowych, z których część sama zostawała zna-
nymi chajinami (między innymi uczeń Rikyū wojownik Furuta Oribe)190. 
Charakter specyfi cznej pozycji chajinów-kupców w świecie polityki zosta-
nie omówiony w dalszej części pracy.

3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych

3.3.1. Harmonia, szacunek, czystość i spokój – społeczny wymiar 
fi lozofi i chanoyu

Analizę społecznych wartości chanoyu w dziennikach herbacianych i innego 
typu źródłach warto rozpocząć od  krótkiej interpretacji wybranych, klu-
czowych elementów jej fi lozofi i w kontekście społecznym. Wydaje się, 
że do tej roli dobrze nadaje się termin wa kei sei jaku, który stanowi jedną 
z najistotniejszych podstaw fi lozofi cznych chanoyu.

Ideę wa kei sei jaku warto rozpatrywać rozdzielnie jako kombinację 
czterech zasad: wa (harmonia), kei (szacunek), sei (czystość) oraz jaku (spo-
kój)191. Cztery powyższe elementy stanowią pomoc w osiągnięciu metafi -
zycznego celu chanoyu, którym jest wyciszenie wewnętrzne, rozumiane jako 
quasi-oświecenie (satori) idące za zrozumieniem istoty (genshi) ceremonii, 
łączące uczestników z prawem Buddy oraz kosmosem192. Cel ten został 

190 Yonehara M., Sen no Rikyū..., s. 305.
191 Hisamatsu S., Sadō no tetsugaku..., s. 124.
192 Chwili tej poszukuje się, gdy główny gość po raz pierwszy próbuje mocnej herbaty 

(koicha) (J.L. Anderson, Japanese Tea Ritual..., s. 488; por. Sen S., O duchu herbaty..., s. 42, 118).



146 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

wyraźnie wyznaczony w Linjilu (Kronika szkoły rinzai, jap. Rinzairoku), 
chińskim dziele z 1120 roku, w którym zawarto nauki tej mocno związanej 
z ceremonią szkoły zen193. Zrozumienie tak pojmowanej istoty chanoyu 
jest z kolei możliwe dzięki przyswojeniu i stosowaniu w praktyce podczas 
ceremonii (lecz także i poza nią) zasad wa, kei, sei i jaku.

Powszechnie uznaje się, że idee wa, kei, sei i jaku wprowadził do świata 
ceremonii herbaty Murata Shukō. Twierdzą tak zarówno Tani Ninsai, jak 
i chajin z okresu Edo, Yabunouchi Chikushin (1677–1745), autor dialogów 
herbacianych Genryū chawa (Herbaciane opowieści o źródłach), w któ-
rych postulował powrót do zasad herbaty ustanowionych przez Rikyū194. 
Na poparcie tej tezy nie ma jednak żadnych dowodów naukowych. Bez 
względu na faktyczne autorstwo idei wa, kei, sei i jaku nie ulega wątpliwo-
ści, że stworzyła ona japońską ceremonię herbaty i powstała na długo przed
okresem aktywności Rikyū195. Warto więc omówić jej poszczególne elementy 
oraz umieścić je w najważniejszym tu kontekście społecznym.

Pierwszą z czterech części jest wa. Pojęcie to jest rozumiane jako har-
monia implikująca wszechogarniającą i nieprzemijającą jedność. Wa należy 
uznawać za podstawę spajającą pozostałe części (kei, sei i jaku), która 
zrównuje je względem siebie196. Wa jest również podstawowym symbolem 
harmonijnego przenikania się ducha, przyrody i życia społecznego – prze-
konania szczególnie silnego w kulturze japońskiej197.

W szerzej pojętym kontekście społecznym harmonia wa oznacza równość
w przeżywaniu rytuału, wspólnotę jego uczestników oraz wspólny cel, któ-
rym jest zbliżenie się wszystkich gości do iluminacji. Umocnienie poczucia 
harmonii wa odbywa się między innymi przez stosowanie w chatkach her-
bacianych prostych ozdób wykonanych z kwiatów i gałęzi, surowość archi-
tektury, czy też użycie naturalnych materiałów do wytwarzania utensyliów198.

Drugi element, kei, oznacza duchową koncentrację w rozumieniu buddyj-
skim (sanmai), a w neokonfucjańskim – pełne skupienie wewnętrzne ducha
(kokoro) i niepoświęcanie uwagi niczemu innemu. Innymi słowy, utożsa-
mia się go z pełnią uwagi, a więc i z zaufaniem. W Rinzairoku określa się 
to działanie mianem ōzanmai – absolutnego skupienia na wszystkim, co ota-
cza uczestnika spotkania, a nie na konkretnym przedmiocie czy osobie199.

193 Hisamatsu S., Sadō no tetsugaku..., s. 84–85. Por. Rinzairoku, w: Nihon daihyakka 
zensho...

194 Genryū chawa, w: ibidem.
195 Hisamatsu S., Sadō no tetsugaku..., s. 123.
196 Ibidem, s. 132.
197 J.L. Anderson, Japanese Tea Ritual..., s. 492.
198 Ibidem; Sen S., O duchu herbaty..., s. 32.
199 Hisamatsu S., Sadō no tetsugaku..., s. 132–133.



 3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych 147

W wymiarze interakcji gości i gospodarza element kei można rozumieć 
jako skupienie uwagi na pełnym przeżywaniu spotkania, a więc nie tylko jako
zainteresowanie utensyliami herbacianymi, lecz również docenienie trudu 
przygotowania spotkania. Absolutne skupienie na czynnościach gospodarza 
oraz na innych gościach sugeruje, że nie powinno się zwracać uwagi na ich 
pochodzenie i status społeczny. Tym samym idea kei może wzmacniać 
poczucie więzi społecznej i grupowej między uczestnikami pochodzącymi 
z jednego, nawet ogólnie zarysowanego środowiska (kupców, chajinów, poli-
tyków itp.), jak również stanowić fi lozofi czną podstawę wyrównywania róż-
nic dzielących uczestników, jeśli należą oni do różnych grup społecznych200.

Trzecim z omawianych tu elementów jest sei – czystość; rozumiany jako 
potrzeba oczyszczenia serca i ducha, przejawia się także fi zycznie w postaci 
czystości ogrodu, schludnego ubioru uczestników oraz w samym rytuale, 
który wykonuje gospodarz (np. oczyszczaniu utensyliów)201. Schemat czyn-
ności puryfi kacyjnych ma na celu jednoczesne oczyszczenie umysłów uczest-
ników spotkania i ułatwienie im koncentracji rozumianej jako kei.

W ten sposób pojmowana czystość w wymiarze relacji między uczest-
nikami podkreśla wzajemny szacunek gości oraz gospodarza202. Harmonia 
gestów puryfi kacyjnych dodatkowo przykuwa uwagę uczestników, którzy 
dzięki temu jeszcze mocniej odseparowują się od świata, z którego przy-
byli na spotkanie. Rytuały oczyszczające umacniają w gościach poczucie 
przebywania w wyjątkowej sferze, a tym samym  – pośrednio  – potęgują 
wrażenie dzielenia przez nich tej samej przestrzeni i czasu, niwelują róż-
nice, w tym społeczne, które dzielą ich na co dzień203.

Ostatni z omawianych tu elementów – jaku (spokój) – jest najbliższy 
myśli w duchu buddyzmu zen. W odróżnieniu od poprzednich części, 
które podkreślają harmonię pomiędzy poszczególnymi uczestnikami rytu-
ału chanoyu, spokój jaku wiąże się raczej z wewnętrznym przeżywaniem 
spotkania przez gospodarza oraz każdego z gości. Jaku implikuje prostotę 
i samoograniczenie oraz wiąże się ściśle z zenistycznym rozumieniem drogi 
do oświecenia jako efektu bezpośredniego doświadczenia204. W buddyzmie 
pojęcie to odnosi się do opuszczenia kręgu codziennych wyborów i wejścia 
w sferę oświecenia. Wyraz jaku może oznaczać także śmierć mnicha205.

200 J.L. Anderson, Japanese Tea Ritual..., s. 492.
201 Hisamatsu S., Sadō no tetsugaku..., s. 134–135.
202 A. Zalewska, Jak być chajinem..., s. 289.
203 Można tu mówić o swego rodzaju sferze sacrum przeciwstawionej profanum  – 

odnoszącej się do codzienności poza chanoyu. Kwestia ta zostanie dokładniej omówiona 
w podrozdziale 3.3.2.

204 J.L. Anderson, Japanese Tea Ritual..., s. 492.
205 Jaku, w: Nihon kokugo daijiten...



148 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Mimo nakierowania na wnętrze każdego uczestnika spokój jaku silnie 
wiąże się także z grupowym przeżywaniem spotkania. Zarówno gospodarz, 
jak i goście poprzez zrytualizowane schematy nieśpiesznych, ściśle okre-
ślonych działań starają się ułatwić współuczestnikom wewnętrzne skupie-
nie. Brak pośpiechu, spokój i łagodność ruchów mają istotne znaczenie 
w psychicznym nastawieniu uczestników, ponieważ wpływają na zwięk-
szenie odczuć relaksacyjnych. Jaku może być więc rozumiane także bar-
dziej dosłownie, jako fi zyczne i emocjonalne wyciszenie panujące w chatce 
herbacianej. Tego rodzaju ujęcie ma z kolei istotny związek z wymiarem 
społecznym spotkania herbacianego jako sfery spokoju i harmonii, w której 
uczestnicy odcinają się od zgiełku, niepokojów i stresów panujących w ich 
codziennym życiu kupieckim, a także – patrząc szerzej – w społeczeństwie 
japońskim doby wojen domowych. Spotkanie herbaciane może być bowiem 
uznane za tworzenie azylu od codziennego niepokoju. Harmonia i spokój 
dominujące zarówno wśród zasad teoretycznych, jak i w przebiegu cere-
monii sprzyjały relaksacji psychicznej i odzyskiwaniu równowagi206. To, 
że najczęściej spotkania herbaciane odbywały się w gronie dobrze znanych 
osób, mogło wpływać na zwiększenie poczucia bezpieczeństwa i stabiliza-
cji odczuwanych przez uczestników207. Jak silnie kupcy byli pochłonięci 
życiem codziennym i jego problemami – nawet w okresie pokoju zapro-
wadzonego przez Tokugawów  – wykazano wyżej na przykładzie treści 
Testamentu Shimaia Sōshitsu.

Nie ulega wątpliwości, że fi lozofi a wa kei sei jaku – ze względu na silne 
związki z formalną stroną rytuału  – stanowiła istotny czynnik oddziela-
jący uczestników od codziennego świata. Idee harmonii, szacunku, czysto-
ści i spokoju wzmacniały współprzeżywanie ceremonii przez gospodarza 
i jego gości. Jednocześnie zacieśniały więzi i propagowały wzajemny sza-
cunek między chajinami. Filozofi a ta potęgowała poczucie wyjątkowości 
wydarzeń, jakimi były spotkania herbaciane  – także te w małym gronie, 
odbywające się co kilka dni. Również one stanowiły bowiem wyjście poza 
sferę codzienności i pełniły funkcje integrujące oraz relaksujące. Ze względu 
na typowe dla epoki (i ogólnie kultury herbaty) przenoszenie idei chanoyu 
do codziennej aktywności, można oczekiwać, że zapewne często niezwerba-
lizowane idee wa, kei, sei i jaku tworzyły istotne spoiwo między kupcami, 

206 T. Pawelec, Dzieje i nieświadomość..., s. 159–163, 186–187.
207 Studia dotyczące wpływu mechanizmów psychologicznych na zjawiska społeczne 

w przeszłości mają coraz większą bibliografi ę. Na przykład Peter Loewenberg opisuje wpływ 
I wojny światowej na rodzinne relacje emocjonalne oraz jego konsekwencje społeczne 
w kontekście procesu tworzenia się ruchu młodzieżowego w nazistowskich Niemczech 
(Peter Loewenberg, Psychohistoryczne początki nazistowskiej młodej kohorty, w: Psyche 
i Klio..., s. 227–235).



 3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych 149

wojownikami czy mnichami także poza chatką herbacianą – w szerszym 
wymiarze społecznym208.

3.3.2. Między egalitaryzmem a hierarchią

Ceremonia herbaty, jako aktywność wymagająca określonej interakcji mię-
dzyludzkiej, wpisuje się w wiele kontekstów, u których źródła leżą uwa-
runkowania społeczne uczestników spotkań (pozycja społeczna, przynależ-
ność do określonej grupy itd.). W Japonii jednym z najważniejszych tego 
rodzaju kontekstów jest hierarchia społeczna, która stanowi dla jednostek 
jeden z najistotniejszych wyznaczników pomagających w określeniu swo-
jego miejsca w zbiorowości.

Na wstępie należy zaznaczyć, że w drugiej połowie XVI wieku w Japonii 
dobiegał końca prawie stuletni okres względnego rozluźnienia ram spo-
łecznych, w których funkcjonowały poszczególne grupy. Przyczyną tego 
zjawiska był chaos okresu wojen domowych, z jednej strony sprzyjający 
przemieszczeniom na drabinie społecznej, z drugiej zaś osłabiający mecha-
nizmy kontroli nad jednostkami, które zyskały możliwość działania zgodnie 
z własnymi ambicjami i możliwościami209. Dla tego społeczno-politycznego 
procesu ukuto wspominany wcześniej termin gekokujō (zob. podrodział 1.3.).
Pojawił się on już w XII stuleciu, lecz zyskał na popularności właśnie 
na przełomie wieków XV i XVI, gdy nasilił się chaos wojen domowych. 
Stworzony w pierwszych latach wieku XVII przez jezuitów Nippo jisho 
(Słownik japońsko-portugalski) podaje następującą defi nicję wyrażenia 
gekokujō: „proces, w którym człowiek o niskiej pozycji, mimo że jest jedynie 
sługą, dzięki swym talentom, wysiłkowi i szczęściu robi karierę, sam staje 
się panem, a jego dotychczasowy pan traci swoją pozycję”210. Portugalscy 
kompilatorzy słownika podkreślali cechy osobowościowe każdego człowieka, 
które w sprzyjających (szczęśliwych) okolicznościach rzeczywiście mogły 
wynieść go w danej społeczności. Pochodzenie społeczne czy też urodzenie 
nie należało do warunków niezbędnych do osiągnięcia sukcesu w okresie 
wojen domowych. Warto zauważyć, że termin gekokujō powstał w takiej, 
a nie innej formie. Podkreślał on kluczową kwestię różnicy hierarchicznej 
między starym a nowym panem – urodzeni niżej, dzięki swojej sile i umie-
jętnościom, zaczęli zajmować miejsca tych, którzy wcześniej dziedziczyli 
swoje pozycje z urodzenia211. Wielu spośród panów feudalnych i wpływowych

208 J.L. Anderson, Japanese Tea Ritual..., s. 478; T. M. Ludvig, Th e Way of Tea..., s. 29.
209 J. Tubielewicz, Historia..., s. 202–205.
210 Gekokujō, w: Nihon kokugo daijiten...
211 Abe Takeshi, Gekokujō no shakai (Społeczeństwo okresu obalania panów przez 

podwładnych), Tōkyōdō Shuppan, Tōkyō 1998, s. 39–40.



150 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

kupców okresu wojen domowych zawdzięczało swoje kariery właśnie czyn-
nikom charakterologicznym oraz sprzyjającym okolicznościom. Najbardziej 
rzucającym się w oczy przykładem tej społecznej rzeczywistości jest kariera 
samego Hideyoshiego, który pokonał prawie wszystkie szczeble hierar-
chii – zaczynając jako syn pieszego chłopa-wojownika, a kończąc jako suwe-
ren kraju i kanclerz212. Japonia w czasie wojen domowych była miejscem 
niezliczonych mniej spektakularnych, lecz w gruncie rzeczy podobnych 
karier. Warto jedynie wspomnieć, że najczęstszy sposób osiągnięcia statusu 
pana feudalnego stanowiło przejęcie wpływów w prowincjach po osłabio-
nym suwerenie przez podległego mu samuraja213.

W tym miejscu warto się zastanowić, jaką rolę w kontekście zmian spo-
łecznych w Japonii u schyłku okresu wojen domowych mogła odgrywać 
ceremonia herbaty. Wydaje się, że w drugiej połowie XVI i na początku 
XVII wieku chanoyu pełniła dwie pozornie sprzeczne funkcje – ułatwia-
nia zmian (zwłaszcza wyrównywania pozycji) w hierarchii społecznej oraz 
utrwalania zastanych różnic. Innymi słowy, stojący niżej w hierarchii uczest-
nicy spotkań herbacianych mogli stawiać sobie za możliwy do osiągnięcia 
cel podwyższenie swojej pozycji społecznej poprzez chanoyu, z drugiej 
jednak strony dla uczestników stojących wyżej w hierarchii ceremonia 
i towarzyszące jej instytucje oraz zwyczaje mogły stanowić mechanizmy 
kontroli nad pierwszą wymienioną grupą. Kwestie te  – a zwłaszcza pro-
blem ewentualnej równowagi pomiędzy obiema funkcjami chanoyu – warto 
dokładniej wyjaśnić.

Ślady egalitaryzmu w fi lozofi i chanoyu odnajdujemy nie tylko w omawia-
nych wyżej ideach wa, kei, sei i jaku, lecz także we wczesnej historii drogi 
herbaty, jak również w towarzyszącej jej architekturze czy rytuałach. Do 
czasów Muraty Shukō przyjęło się stosować odrębne wejścia do pawilonu 
herbacianego: dla sioguna oraz panów feudalnych (kininguchi  – wejście 
dla osób dostojnych) oraz dla zwykłych uczestników (nijiriguchi – wejście do
wpełzania). Przed zmianami zapoczątkowanymi przez Shukō pierwsze 
wejście nie różniło się od zwykłego otworu drzwiowego. Dopiero Shukō 
ustalił, że to nijiriguchi, niewielki otwór o wymiarach około 66 na 63 cm214 
wystarczający do wsunięcia się na kolanach w pozycji siadu japońskiego, 
powinien być głównym wejściem do pawilonu obowiązującym gości nale-
żących do różnych warstw społecznych, wliczając w to sioguna215. Zmiana

212 Owada Tetsuo, Toyotomi Hideyoshi, Chūō Kōronsha, Tokyō 2007, s. 6–8.
213 Tak było np. w rodzie Mōri z prowincji Nagato, którego przodkowie służyli jako 

zarządcy majątków ziemskich (Mōrishi, w: Kokushi daijiten...).
214 W jednostkach japońskich podaje się zwykle 2 shaku i 2 sun wysokości oraz 2 shaku 

i 1 sun szerokości. Jednostka shaku wynosi około 30,3 cm, 1 sun równa się 1/10 shaku.
215 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 42.



 3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych 151

ta mogła mieć znaczenie symbolicznego wyrównania statusu osób biorących 
udział w spotkaniu. Identyczna modyfi kacja zaszła w kwestii toalet prze-
znaczonych dla gości oraz miejsc, w których myto ręce – stanowiących ele -
menty ogrodu otaczającego pawilon herbaciany. W obu przypadkach dzięki 
Shukō to miejsca przeznaczone dla osób o niższej pozycji społecznej stały 
się podstawowymi elementami ogrodu przeznaczonymi dla wszystkich 
gości216. Zmiany, które wprowadził Shukō w duchu wabi, wiązały się więc 
nie tylko z zainteresowaniem prostymi formami estetycznymi, lecz także 
w pewnym stopniu z życiem prostych ludzi.

Istotną rolę w idei surowej prostoty odgrywał także szacunek do rzeczy 
skromnych i nierzucających się w oczy. Yamanoue Sōji w swoich Zapiskach 
zawarł 20 podstawowych idei mających wpływać na estetyczny gust chajina. 
Jako pierwszą z nich wskazał właśnie umiejętność dostrzegania wartości 
w rzeczach na pozór prostych i nieestetycznych:

To, co na górze  – w sposób oschły, to co poniżej  – szczerze; nie należy błądzić 
co do istoty tego rozumowania o [naturze] rzeczy217.

„Szczerość” (richigi) u Sōjiego można rozumieć jako prawdziwą war-
tość rzeczy. Badacz chanoyu Kuwata Tadachika widzi w tym przesłaniu 
nie tylko pochwałę prostych, zwyczajnych utensyliów herbacianych, które 
wraz z przyjęciem się estetyki wabi zyskały wartość jako dzieła sztuki her-
bacianej, lecz także umiejętność dostrzegania wartości w ludziach o niż-
szym statusie i nawoływanie do większej równości społecznej218. Według 
Kuwaty chajin powinien starać się szczerze i z godnością gościć osoby, które 
znajdują się także niżej w hierarchii społecznej. Osoby postawione wysoko 
można natomiast traktować w sposób „oschły”  – rozumiany jako prosty 
oraz pozbawiony wyrafi nowania, uniżoności i przepychu, narzucających się 
w odniesieniu do osób o wysokiej pozycji. Idąc za myślą Kuwaty, można 
uznać, że godny swego miana chajin powinien starać się traktować wszyst-
kich swoich gość w podobny sposób – jednocześnie doceniać wartość i dbać 
o ludzi „poniżej” oraz unikać specjalnego traktowania osób „na górze”, czy 
też schlebiania im. Gospodarz ceremonii, od którego oczekuje się ciągłej 
refl eksji nad tym, czy jego goście dobrze czują się na spotkaniu, powinien 
w równym stopniu skupiać swoją uwagę na wysoko i niżej postawionych 
gościach (według zasady kei)219.

216 Ibidem, s. 43–44.
217 Yamanoue Sōjiki..., s. 89.
218 Kuwata nazywa zmiany wprowadzone przez Shukō w świecie herbaty mianem 

rewolucji (Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 45, 51).
219 A. Zalewska, Jak być chajinem..., s. 289.



152 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Powyższemu egalitarystycznemu ujęciu niektórych aspektów ceremonii 
herbaty sprzyjała także sama atmosfera spotkania. Należy jednak zazna-
czyć, że zapewne dotyczyło to głównie bardziej ofi cjalnych, rozbudowa-
nych spotkań, a w mniejszym stopniu codziennych, na których spotykali 
się bliscy znajomi.

Często zwraca się uwagę, że miejsce, w którym odbywa się spotkanie, 
jest niejako wyjęte poza ramy codziennej rzeczywistości. Można rozpatry-
wać je jako zamkniętą sferę sacrum, podczas gdy chajina kierującego  się 
fi lozofi cznymi zasadami ceremonii we wszystkich aspektach swojego życia 
postrzega się jako kapłana odprawiającego rytuał220. Niecodzienność cere-
monii podkreśla również zapach kadzideł, obecny w sferze sacrum także 
w europejskim kręgu kulturowym221. Sen Sōshitsu XV opisał tę sferę w kate-
goriach innego świata lub wymiaru – „przestrzeni wykraczającej poza pospo-
litość”222. Styl życia chajina podporządkowuje się sztuce ceremonii herbaty. 
Żyje on dla sztuki, która z kolei splata się nierozerwalnie z jego życiem223.

Tego rodzaju rozumieniu spotkania herbacianego sprzyja wiele czynności 
je poprzedzających (np. ablucja wodą, założenie czystych skarpet itd.), kon-
strukcja pawilonu herbacianego (np. nijiriguchi jako element wzmacniający 
efekt przejścia do nowej rzeczywistości), obecność oraz układ ogrodu224, 
w którym stoi pawilon (skromna brama zewnętrzna, płot wewnętrzny, 
zamknięte ścieżki itd.)225. Podobną rolę odgrywa także pawilon pocze-
kalny (machiaishitsu), gdzie goście czekają na wezwanie gospodarza, aby 
wspólnie udać się do pawilonu i odbyć właściwą ceremonię. Krótki okres 
wspólnego oczekiwania zwiększa poczucie wychodzenia z codziennej rze-
czywistości226. Zbliżenie do sacrum wzmacnia również zwyczaj rytualnego 
obmycia rąk i ust przy kamiennym naczyniu na wodę tsukubai – element 
ten występuje w świątyniach buddyjskich. Rytualną czystość podkreśla 
także to, że gospodarz przed spotkaniem powinien wysprzątać ogród227.

Osoby, które biorą udział w spotkaniu, wspólnie wykraczają zatem 
z powszedniej rutyny i razem przenoszą się do odrębnej sfery, w której 

220 T.M. Ludvig, Th e Way of Tea..., s. 29, 32.
221 Urszula Mach, Kadzidło w drodze herbaty, w: Dziesięć wieków «Genji monogatari» 

w kulturze Japonii, red. I. Kordzińska-Nawrocka, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 
Warszawa 2009, s. 273–274; Sen S., O duchu herbaty..., s. 32.

222 Ibidem, s. 36, 48.
223 T.M. Ludvig, Th e Way of Tea..., s. 33. Ludvig przytacza także: Shuichi Kato, Form, 

Style and Tradition: Refl ections on Japanese Art and Society, Berkeley 1971, s. 151–153.
224 Sen S., O duchu herbaty..., s. 40.
225 Ibidem, s. 31; D. Kondo, Th e Way of Tea..., s. 294.
226 J.L. Anderson, Japanese Tea Ritual..., s. 483.
227 D. Kondo, Th e Way of Tea..., s. 293.



 3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych 153

panują specyfi czne rytuały podkreślające poczucie oderwania od codzien-
ności (np. poprzez sekwencje ruchów chajina). Z buddyjskiego punktu 
widzenia spotkanie herbaciane można rozumieć wręcz jako osiągnię-
cie stanu oświecenia (mushin). Mistrz (chajin) może być zatem postrze-
gany przez swoich gości jako twórca przestrzeni najwyższego sacrum 
pośród otaczającego chatkę i ogród profanum228. Tym samym wszystkich 
uczestników spotkania charakteryzuje wspólnota losu wzmacniana prze-
żywanym razem doświadczeniem o ponadnaturalnym, religijnym cha-
rakterze. Element ten może wzmacniać poczucie egalitaryzmu biorących 
w niej udział gości.

Jako czynnik wzmacniający poczucie równości między uczestnikami 
spotkań można także uznać ekskluzywizm chanoyu. Różnicę między tymi, 
którzy należą do grupy ludzi herbaty a pozostałymi, najdobitniej scharak-
teryzował sam Murata Shukō, który stwierdził:

Tych, którzy na tym świecie nie zajmują się herbatą, [w istocie] nie można nazy-
wać ludźmi229.

Poza wymienionymi śladami egalitaryzmu w fi lozofi i i praktyce cere-
monii herbaty w chanoyu mieści się jednak wiele cech wskazujących 
na wpływy hierarchiczności jako istotnej kategorii organizacji i przebiegu 
spotkań herbacianych. Podstawową cechą chanoyu, której należy poświę-
cić szczególne miejsce w omawianym tu kontekście, jest hierarchia wśród 
gości uczestniczących w spotkaniu i sposoby jej wyrażania.

W ceremonii herbaty istnieje pojęcie san’yaku – trzech ról – na które 
składają się funkcje gospodarza (teishu), pierwszego (tj. głównego) gościa 
(shōkyaku)230 oraz gościa zamykającego, czyli ostatniego (makkyaku, otsume). 
Pomiędzy gościem głównym a zamykającym zwykle pojawiają się szeregowi 
uczestnicy ceremonii. Gość główny jako pierwszy wchodzi do pawilonu 
i ma prawo zajęcia najważniejszego miejsca tuż przy gospodarzu. Z dru-
giej strony jednak na najważniejszym gościu ciążą większe obowiązki zwią-
zane z rytuałem przygotowywania i spożywania napoju. Dlatego najważ-
niejszy gość powinien mieć doświadczenie w ceremonii herbacianej, aby 
spotkanie mogło przebiegać płynnie i harmonijnie231. W pawilonie pocze-
kalnym główny gość ma prawo do położenia stóp na wyższym kamieniu, 
lecz powinien jednocześnie rozdysponować maty do siedzenia dla innych 

228 T.M. Ludvig, Th e Way of Tea..., s. 41.
229 Yamanoue Sōjiki..., s. 221.
230 Kōzu Asao, Sen no Rikyū no „wabi” to wa nani ka (Czym jest „wabi” według Sena 

no Rikyū?), Kadokawa Gakugei Shuppan, Tōkyō 2005, s. 93.
231 J.L. Anderson, Japanese Tea Ritual..., s. 482.



154 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

gości, postawionych niżej w hierarchii. W tej samej kolejności, narzuconej 
hierarchią, odbywa się również oglądanie utensyliów herbacianych, roz-
poczynające się od wiszącego zwoju, a kończące na czarkach. Co ciekawe, 
także ostatni z gości ma określone obowiązki związane z całością przebiegu 
ceremonii, które wynikają z jego najniższej pozycji. Czasem może on poma-
gać gospodarzowi w serwowaniu lekkiego posiłku232. Do jego zadań należy 
również odpowiednie zamykanie bramy w ogrodzie oraz drzwi nijiriguchi 
po wejściu do pawilonu233. Ostatni w hierarchii gość musi więc także mieć 
odpowiednie doświadczenie i wiedzę na temat chanoyu.

Hierarchię między uczestnikami ceremonii powinno się traktować zatem 
nie tylko jako sposób podziału gości na bardziej i mniej dostojnych – i tym 
samym uporządkowanie ich wzajemnych relacji oraz ról – lecz także jako 
odwzorowanie szeroko pojętego konfucjańskiego porządku społecznego, 
w którym wyżej postawione grupy mają szczególne prawa i obowiązki wobec 
osób oraz grup znajdujących się niżej w hierarchii234. Mimo że głównym 
celem gospodarza było ugoszczenie z szacunkiem wszystkich uczestników 
ceremonii, nie ulega wątpliwości, że na głównego gościa wyznaczano naj-
częściej osobę uznawaną za najbardziej dostojną, czyli cieszącą się najwyż-
szym statusem społecznym.

Kluczowym źródłem, dzięki któremu jesteśmy w stanie odtworzyć 
budowanie tego rodzaju hierarchii podczas spotkań herbacianych w drugiej 
połowie XVI wieku, są dzienniki herbaciane. Każde odnotowane w nich 
spotkanie opatrywano listą uczestników. Ludzie herbaty, zwłaszcza ci, którzy 
dobrze się znali, zapisywali imiona, nazwiska, przydomki i tytuły swoich 
gości w postaci skróconej. Z tego względu tożsamość niektórych osób jest 
obecnie niemożliwa do ustalenia. Mimo to wartość materiału źródłowego 
jest tak wysoka, że można się zastanowić, jakie kryteria brano pod uwagę 
w procesie wyznaczania głównego gościa, tworzenia hierarchii uczestników, 
jak również wzajemnych relacji między poszczególnymi osobami.

W przypadku spotkania samych kupców-chajinów najważniejszym 
kryterium wyboru głównego gościa wydaje się szacunek, którym cieszyła 
się dana osoba we własnym środowisku. Najwyższą pozycję w tym przy-
padku zajmował mistrz. Jak opisywano wyżej, czołową pozycję w spo-
łeczności chajinów zajmował w omawianym okresie Rikyū. W Wyimkach 
z dziennika herbacianego Imaia Sōkyū Rikyū pojawia się jako gość spo-
tkań herbacianych łącznie 20 razy. W przypadku gdy gośćmi byli miesz-
czanie (a gospodarzami inni kupcy lub wojownicy), Rikyū z zasady

232 Ibidem, s. 483–486.
233 D. Kondo, Th e Way of Tea..., s. 290, 295.
234 J.L. Anderson, Japanese Tea Ritual..., s. 485.



 3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych 155

zajmował pierwsze miejsce na liście gości235. Jedyny wyjątek stanowiło 
spotkanie, w którym uczestniczył żyjący mistrz Rikyū – Kitamuki Dōchin. 
Wówczas to on był głównym gościem236. Tylko podczas dwóch spotkań, 
na które Hideyoshi zaprosił wyłącznie kupców, Rikyū ustąpił miejsca Sōkyū 
i Sogyū237. Pozycje poniżej Rikyū zwykle zajmowali właśnie Sōkyū i Sōgyū, 
co pokrywa się z listą najbardziej wpływowych ówcześnie chajinów238. W tych 
dwóch przypadkach nie widać jednak oczywistej reguły, który z kupców 
miał wyższą pozycję  –  osiem razy Sōgyū znajduje się wyżej na liście niż 
Sōkyū, a w sześciu przypadkach odwrotnie239. Oznacza to, że ich pozycja była 
bardzo podobna240.

Także obaj kupcy z Hakaty zajmowali określone miejsca w hierarchii 
herbacianej. Z list gości zapisanych w Dzienniku Sōtana oraz Notatkach 
ze spotkań rodu Tennōjiya można wywnioskować, że zarówno Sōtan, jak 
i Sōshitsu mieli niższe pozycje od zasiedziałych w Sakai kupców zaintere-
sowanych herbatą. Z reguły na spotkaniach organizowanych przez Sōgyū 
Sōtan i Sōshitsu, mimo że reprezentowali wpływowe rody z Hakaty, ustę-
powali miejsca wielu lokalnym kupcom. Układ ten potwierdziły w swo-
ich dziennikach obie strony – zarówno Sōtan, jak i Sōgyū. W Dzienniku 
Sōtana na spotkaniach u Sōgyū autor ustępował miejsca takim kupcom jak 
Mizuochi Sōkei241, „pięciu ludzi z Sakai”242, Tennōjiya Sōbon, Yabunouchi 
Dōwa, Zeniya Sōtotsu243, „ludzie z Osaki” czy Toraya Jōi244.

Warto porównać znaczenie Sōtana i Sōshitsu. W dwóch różnych źró-
dłach (w Dzienniku Sōtana oraz w Pamiętniku rodu Shimai) widać wyraźnie,
że Sōtan znajdował się wyżej w hierarchii chajinów niż Sōshitsu, który 
zawsze zajmował od niego niższą pozycję245. To, że kolejność gości pokrywa 
się w obu źródłach, nie wyklucza możliwości, że Sōtan  – jako autor 
Dziennika – wbrew rzeczywistości podwyższał swoją pozycję. Kompilator 
Pamiętnika rodu Shimai mógł bowiem korzystać z pracy autorstwa Sōtana 

235 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 5, 10, 15, 19, 20, 23, 25, 27, 29, 35, 37, 42.
236 Ibidem, s. 8.
237 Ibidem, s. 34–35.
238 Kōzu A., Yamanoue Sōjiki..., s. 22.
239 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 16–18, 22, 26–29, 31, 34–37.
240 Potwierdza to również podobna liczba słynnych utensyliów, którymi dysponowali 

obaj kupcy podczas wielkiej ceremonii w Kitano (zob. podrozdział 3.5.2.). 
241 Sōtan nikki..., s. 158.
242 Ibidem, s. 158, 205.
243 Ibidem, s. 166.
244 Ibidem, s. 205.
245 Shimaishi nenroku..., s. 90–93, 96, 98–99; Sōtan nikki..., s. 228–230, 246–249, 308, 

314, 330–331.



156 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

i przez to powielić istniejące w niej układy gości na spotkaniach herbacia-
nych. Pewne światło na relację Sōtana i Sōshitsu rzucają Wyimki z dzien-
nika herbacianego Imaia Sōkyū. Mimo że kupcy z Hakaty nie pojawili się 
wspólnie na żadnej ceremonii z Sōkyū, przez co nie sposób bezpośrednio 
porównać ich pozycji, Sōkyū na spotkanie w cztery oczy zaprosił jedynie 
Sōtana246. Z Sōshitsu spotkał się zaś prawdopodobnie tylko wtedy, gdy kupiec 
z Hakaty przyszedł jako jeden z kilku gości do kupca Kusabeyi Dōsetsu247.

Wysoką pozycję w hierarchii herbacianej zajmowali także członkowie 
rady egōshū. Poza kupcami należącymi do elity obu miast handlowych 
w ceremoniach herbacianych opisanych przez Sōtana, Sōkyū i Sōgyū wzięło 
udział także kilkuset innych mieszczan. Co ciekawe, pozycja w hierarchii 
ludzi herbaty prawdopodobnie została przedstawiona obiektywnie, ponie-
waż obiektywizm przeważał nad osobistym stosunkiem autorów dzienni-
ków do poszczególnych chajinów. Autorzy dzienników prawdopodobnie 
nie stawiali się ani wyżej na liście gości, niż miało to miejsce w rzeczywi-
stości, ani nie umniejszali swojej pozycji z chęci wykazania się odpowied-
nią skromnością248.

Zdecydowanie inne zasady decydowały o pozycji wojowników wzglę-
dem kupców. Za najbardziej dostojną postać uznawano najczęściej kogoś 
z grona samurajów. Kryterium doboru głównego gościa stanowiła więc 
pozycja w hierarchii wojowników, a mówiąc ogólniej, w hierarchii spo-
łeczno-politycznej. Autorytet wojownika w świecie herbaty nie miał decy-
dującego znaczenia.

Jako charakterystyczny przykład tego układu zależności można przy-
toczyć wpis ze spotkania, które  – według Sōkyū  – odbyło się u niego 
w Sakai 15. dnia 9. miesiąca 6. roku ery Tenshō (1578)249. Poniższą listę 
należy traktować jako reprezentatywną w sytuacji, w której w spotkaniu 
brali udział wojownicy różnego szczebla oraz kupcy. Lista gości Sōkyū 
wyglądała następująco:

[1.] Jaśnie Pan [Oda Nobunaga]
[2.] Pan Nagaoka, hyōbu taifu250

[3.] Pan Sakuma Jinkurō [Fukansai]

246 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 41.
247 Ibidem, s. 9.
248 Por. zwłaszcza relację pozycji Sōtana oraz Sōdena, który poznał ze sobą Sōtana 

i Sōgyū (Sōtan nikki..., s. 133–138 i in.).
249 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 29–30.
250 Chodzi tu o Hosokawę Yūsaia (1534–1610), który nosił tytuł honorowy hyōbu 

taifu oznaczający urzędnika w Resorcie ds. Wojskowych (Hyōbushō) w ramach systemu 
administracji starożytnej Japonii (J. Tubielewicz, Historia..., s. 60).



 3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych 157

[4.] Sędziwy Tsutsui Junkei [1549–1584]
[5.] Pan Yamaoka [Kagesuke; 1531–1589] gubernator Cuszimy251

[6.] Pan Miyoshi [Yasunaga] gubernator Yamashiro252

[7.] Sędziwy [Matsui] Yūkan
[8.] Sōeki [Sen no Rikyū]
[9.] [Tennōjiya] Sōgyū
[10.] [Yamanoue] Sōji

Jak się można było w tej sytuacji spodziewać, we wpisie Sōkyū listę gości 
otwiera Nobunaga (Uesama). Istotne informacje przekazują również kolejne 
miejsca na liście. Przede wszystkim rzuca się w oczy jasny podział grupy 
na dwie części – wojowników (pozycje 1–7) oraz kupców-chajinów (pozycje 
8–10). Miejsca 2–7 zajmują wymienieni z nazwiska i funkcji samurajowie. 
Dwóch z nich zasłużyło na honorowy tytuł „sędziwych” (rō)  – choć nie 
wpłynęło to, jak się wydaje, na pozycję na liście.

Kupcy pojawiają się na końcu listy gości. W ich przypadku widać 
wyraźnie, że mamy do czynienia z opisywaną wyżej hierarchią bazującą 
na autorytecie związanym z chanoyu. Na 8. miejscu znajduje się Rikyū, 
a dalej Sōgyū i – stojący niżej także w innych sytuacjach – Sōji.

Układ na liście gości jest zatem wyrazem mechanizmów petryfi kacji 
hierarchii. W tym przypadku jednak nie mamy do czynienia wyłącznie 
z zachowaniem hierarchii bazującej na autorytecie w świecie herbaty, lecz 
również na ogólnie rozumianej strukturze społecznej, w której wojownicy 
zajmują wyższe pozycje niż kupcy. 

Istotne w tym kontekście wydają się zapisywane przez kupców uwagi 
na temat tego, kto przyrządzał herbatę. Gdy spotkanie urządzali wojownicy, 
funkcję przygotowującego napój (sadō, temae) często pełnił któryś z ich 
kompanionów artystycznych. Na przykład na spotkaniu w Nagoi (na Kiusiu) 
29. dnia 5. miesiąca 1592 roku rolę taką przy Hideyoshim odgrywał mnich 
Yūami253. Ten sam kompanion podawał herbatę Hideyoshiemu i jego 
gościom także na spotkaniu, które odbyło się wczesną wiosną 1597  roku 
w zamku Fushimi, nieopodal Kioto254. Jeśli funkcję tę pełnili wojownicy, były
to najczęściej osoby stojące niżej w hierarchii, np. w 11. miesiącu funkcję sadō 
przy Hideyoshim wypełniał wojownik z Harimy Kodera Kyūmu (1525–?)255.

Kupcy-autorzy dzienników często notują także swoje własne doświadcze-
nia jako sadō u boku znamienitych wojowników. Jak wspominano, odgrywanie

251 Zarówno Tsutsui Junkei, jak i Yamaoka Kagesuke byli wasalami Nobunagi.
252 Początkowo wspierał Miyoshiego Nagayoshiego, a w 1575 roku poparł Nobunagę.
253 Sōtan nikki..., s. 270.
254 Ibidem, s. 317–321.
255 Ibidem, s. 276–279.



158 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

tej roli było zjawiskiem stałym i wynikało z półwasalnej podległości wobec 
pana (zob. podrozdział 3.1.). W tym kontekście można przypomnieć, 
że trzema ofi cjalnymi sadō Nobunagi, a później Hideyoshiego byli Rikyū, 
Sōgyū i Sōkyū. Inni kupcy także pełnili tę funkcję w konkretnych przypad-
kach – prawdopodobnie na zasadzie wyróżnienia. Na przykład na dwóch 
spotkaniach u Ishidy Mitsunariego, które  – według Sōtana  – odbyły się 
w 2. miesiącu 1599 roku w Osace, to autor dziennika przyrządzał herbatę
gospodarzowi i jego gościom, wśród których było kilku słynnych wojowników: 
Ukita Hideie (1572–1655), Date Masamune (1567– 1636) i Konishi Yukinaga 
(?–1600)256. Sōtan podawał herbatę także w czasie ceremonii u panów feu-
dalnych goszczących wojowników niższego szczebla – np. 20. dnia 9. mie-
siąca 1595 roku w Hakacie u Kobayakawy Takakagego257. Zaproszeni byli 
wówczas inni członkowie rodu gospodarza oraz jego lokalni wasale.

Ciekawe światło na instytucję podającego herbatę rzuca zapisek Sōtana 
dotyczący spotkania w Fushimi na początku 3. miesiąca 1599 roku u wasala 
Hideyoshiego  – Ōtaniego Yoshitsugu (1559–1600). Oprócz Sōtana przy-
było czterech daimyō, a funkcję sadō pełnił służący gospodarza. Z lako-
nicznego opisu autora dziennika wynika, że spotkanie nie było dla niego 
szczególnie istotne258. Zauważył on jednak, że herbatę podawał służący. 
Na podstawie tego krótkiego wpisu trudno wyciągać daleko idące wnio-
ski, lecz istnieje prawdopodobieństwo, że podawanie herbaty przez słu-
żącego stanowiło w pewnym stopniu ujmę dla gości  – zwłaszcza że nie 
było ich wielu. Dodatkowo można zadać pytanie, czy podawanie herbaty 
jako sadō zawsze musiało się wiązać z zyskaniem prestiżu. Z porównania 
przytoczonych powyżej wpisów, dotyczących zarówno spotkań u Ishidy 
Mitsunariego, jak i u Ōtaniego Yoshitsugu, może wynikać, że to prestiż 
gości wpływał na to, że podawanie herbaty jako sadō mogło być rozumiane 
jako nobilitacja. Przygotowywanie herbaty dla znakomitych wojowników 
podwyższało prestiż kupca – w przypadku mało ważnych spotkań mogło 
jednak wpłynąć nawet na obniżenie wartości w środowisku.

W tym kontekście szczególnie istotne są sytuacje, w których to wpły-
wowi wojownicy  – jako gospodarze  – sami przygotowywali herbatę dla 
gości, niejako w zastępstwie swoich sadō i kupców. Cenne spostrzeżenia 
w tym zakresie przynoszą Wyimki z dziennika herbacianego Imaia Sōkyū. 
Sōkyū częściej niż sadō stosuje termin temae (otemae), który odnosi się 
raczej do faktycznego przygotowywania herbaty podczas spotkania, a mniej 
do pełnienia funkcji kompaniona przygotowującego napój. 

256 Ibidem, s. 333–334.
257 Ibidem, s. 311.
258 Ibidem, s. 337.



 3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych 159

W Wyimkach Sōkyū tylko pięciokrotnie podkreśla dodatkowymi uwa-
gami to, kto faktycznie przygotowywał herbatę. Dotyczy to czterech spo-
tkań. Pod datą 1. dnia 4. miesiąca 1570 roku Sōkyū odnotował, że Nobunaga 
zatrzymał się w Sakai u wojownika i chajina Matsuiego Yūkana, gdzie miał 
okazję oglądać cenne utensylia. Herbatę podczas tego spotkania przygoto-
wywał (temae) Rikyū259. Należy jednak podkreślić, że w kolejnych trzech 
ceremoniach, w których opisie Sōkyū użył terminu temae, gośćmi Nobunagi 
byli wyłącznie kupcy. I tak, pod koniec 1573 roku w światyni Myōkakuji 
w Kioto napój podawał Rikyū, a następnie Sōkyū260. Dotąd zatem nic nie 
odbiegało od ogólnie przyjętego sposobu odbywania spotkań herbacianych 
najważniejszych wojowników i kupców. Dopiero dwie wizyty w Kioto: 
24. dnia 3. miesiąca 1574 roku (w świątyni Shōkokuji) i 28. dnia 1. miesiąca 
1575 roku (w nieznanym miejscu), rzucają nowe światło na rytuał przygoto-
wywania herbaty. W obu tych przypadkach Sōkyū odnotował: „Jaśnie Pan 
przygotował i podał [nam] herbatę” (Uesama otemae ni te ocha kudasare 
sōrō)261. Z jednej strony Sōkyū stosował wywyższające Nobunagę honory-
fi katywne formy wyrażeń (otemae i kudasare), typowe dla opisywania rela-
cji z wojownikami wysokiego szczebla. Z drugiej jednak trudno nie ulec 
wrażeniu, że Sōkyū uznał za szczególnie warte odnotowania, iż to „Jaśnie 
Pan” podał herbatę kilku obecnym na spotkaniu kupcom262.

Na rytuał wzajemnego przygotowywania herbaty w duchu chanoyu 
można spojrzeć z perspektywy pochodzenia społecznego osób, które się 
tym zajmowały. Do takiej interpretacji ceremonii skłania opisana wyżej 
sytuacja, z której wynika, że to pozycja w hierarchii społecznej decydowała 
o miejscu na liście gości spotkania, a nie autorytet w dziedzinie ceremonii 
herbaty. Źródła potwierdzają, że za ogólnie przyjętą normę należy uznać 
sytuację, w której przy wpływowym wojowniku funkcję sadō-temae spra-
wowali wprawni w sztuce herbaty niżej postawieni samuraje oraz kupcy. 
Stanowiło to część systemu, który obejmował wiele innych przejawów 
życia społecznego. 

W powyższym kontekście warto przytoczyć informację o ceremonii, która 
odbyła się w pałacu cesarskim w Kioto 7. dnia 10. miesiąca 1585 roku. Wzięli 
w niej udział Hideyoshi oraz Rikyū, a także cesarz Ōgimachi263. Herbatę 
dla cesarza przygotowywał Hideyoshi, podczas gdy Rikyū pełnił funkcję 
pomocnika. Hideyoshi, usługując cesarzowi, z jednej strony rewanżował się 

259 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 21.
260 Ibidem, s. 24–25.
261 Ibidem, s. 25, 27.
262 Łącznie w obu spotkaniach wzięli udział Rikyū, Tennōjiya Sōgyū, Imai Sōkyū, 

Tennōjiya Dōshitsu, Jū Sōho, Kusabeya Dōsetsu, Zeniya Sōtotsu i Yamanoue Sōji.
263 Sugimoto K., Sen no Rikyū..., s. 66.



160 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

za uzyskany wtedy tytuł kanclerza, z drugiej zaś wzmacniał i potwierdzał 
uzyskany w ten sposób prestiż. Należy dodać, że w powyższych przypad-
kach – zarówno kupców i wojowników, jak i Hideyoshiego i cesarza – role 
stron uczestniczących w rytuale były jasno określone i zgodne z systemem 
społecznym.

Należy się zatem zastanowić, jakie znaczenie miało zjawisko zaprze-
czania tej zasadzie przez wojowników, którzy przygotowywali herbatę dla 
osób stojących niżej w hierarchii – zwłaszcza dla kupców.

Wydaje się, że do pewnego stopnia kwestię tę można opisać, odwołu-
jąc się do zjawiska kulturowego zwanego światem na opak  – zbadanego 
głównie w europejskim kontekście kulturowym (choć obecnego także np. 
w kulturach Afryki)264. W Europie od starożytności znane są przykłady 
okresowego przyzwalania na zamianę ról społecznych panów i przedsta-
wicieli warstw niższych, najczęściej podczas karnawałów i świąt. Jednym 
z charakterystycznych dla tego zjawiska motywów było przejęcie przez 
panów funkcji usługiwania grupom zależnym od siebie (np. chłopom)265. 
Peter Burke i inni badacze tego zwyczaju widzą w nim zrytualizowaną 
formę dopuszczonego do realizacji buntu przeciwko hegemonii panów, 
podczas którego przez krótki czas grupy zależne cieszą się przywilejami 
zagwarantowanymi zwykle rządzącym. Następnego dnia po karnawale 
„świata na opak” rzeczywistość wraca jednak zawsze w swoje tory. Wypada 
zgodzić się z tezą Burke’a, że de facto jest to nic innego niż wzmocnienie 
i potwierdzenie funkcjonującego w danym społeczeństwie systemu zależ-
ności przy jednoczesnym stworzeniu ujścia dla ewentualnych oddolnych 
nastrojów kontestacji społecznej266. Podobny pogląd prezentują zresztą 
badacze związani z nowym historycyzmem, z Greenblattem na czele. Jan 
R. Veenstra przytacza jego opinię na przykładzie Saturnaliów, których 
istotę stanowiło właśnie odwrócenie ról społecznych i seksualnych. Według 
Greeblatta święto takie w niczym nie zagrażało rządzącemu porządkowi, 
ponieważ „gdy to, co normalne, pozostaje zabezpieczone, żartobliwe odchy-
lenie (playful aberration) nie jest groźne”267.

Wydaje się, że także w zamianie ról przy rytuale przygotowywania 
herbaty można się dopatrywać wzmocnienia podziału na wojowników 

264 Peter Burke, Świat na opak, w: Europa i świat w początkach epoki nowożytnej, 
red. Antoni Mączak, Wiedza Powszechna, Warszawa 1991, s. 68.

265 Co ciekawe, zjawisko to przetrwało w różnych formach do naszych czasów. Na przy-
kład w brytyjskiej armii w Boże Narodzenie szeregowi żołnierze i ofi cerowie zamieniają 
się rolami w kantynach. Tego jednego dnia ci drudzy usługują tym pierwszym podczas 
posiłków (ibidem, s. 71).

266 Ibidem, s. 74.
267 J.R. Veenstra, Th e New Historicism..., s. 190.



 3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych 161

(panów) i kupców (grupę zależną). Nobunaga usługujący Sōtanowi de facto 
podkreśla różnicę, jaka dzieli ich pozycje w społeczności oraz w ich wza-
jemnej relacji. Powyższą interpretację zdaje się potwierdzać rytuał zor-
ganizowany przez Hideyoshiego podczas spotkania, które zyskało miano 
wielkiej ceremonii herbaty w Kitano w Kioto. Po podboju Kiusiu posta-
nowił on w ten sposób symbolicznie zamknąć ważny etap jednoczenia 
kraju i odebrać hołd od poddanych. Dlatego na spotkanie w Kitano zapro-
szono wszystkich, którzy mieli na to ochotę, wliczając w to wojowników, 
kupców, a także chłopów. Prawdopodobnie przybyło ponad tysiąc osób, 
co oddaje skalę przedsięwzięcia268. W omawianym kontekście istotne 
jest jednak to, że herbatę dla gości przygotowywali Hideyoshi oraz jego 
trzech najważniejszych chajinów, którzy przyjęli na ten czas rolę usługują-
cych. Co więcej, goście czekający na swoją kolej wejścia do pawilonów byli 
dobierani losowo w grupy od dwóch do pięciu osób. Innymi słowy, w przy-
padku gości zastosowano metodę, dzięki której ich status społeczny nie 
miał żadnego znaczenia. W ten sposób jedynie Hideyoshi oraz jego trzech 
chajinów znaleźli się ponad homogeniczną – przynajmniej podczas rytu-
ału – grupą zależnych od siebie ludzi. Poprzez podawanie herbaty Hideyoshi 
potwierdzał swoją wyjątkową pozycję oraz hegemonię nad Japonią.

Co ciekawe, powyższy obraz współistnieje w ramach drogi herbaty z opi-
sywaną wcześniej zasadą szacunku dla wszystkich uczestników ceremonii 
(kei) – także tych stojących niżej w hierarchii społecznej, propagowaniem pro-
stych utensyliów herbacianych oraz wielu omówionych wyżej mechanizmów
wyrównujących pozycje i umacniających poczucie wspólnoty wśród 
uczestników spotkań. Nie wydaje się jednak, by istniała tu sprzeczność. 
Zgodnie z rozumieniem kultury przez przedstawicieli nowego histo-
rycyzmu, jeśli działa ona „jako struktura ograniczeń, to jednocześnie 
funkcjonuje także jako regulator i gwarancja zmiany”269. Chanoyu, jako 
istotny element kultury wysokiej XVI wieku, z pewnością stanowiła tego rodzaju 
regulator, choć zmiany, które się dzięki niej dokonały, były raczej symboliczne 
niż faktyczne.

W warunkach japońskich hierarchię społeczną należy uznać za czynnik 
tak silnie ugruntowany kulturowo, że zmiany wpływające na wyrównywa-
nie statusu społecznego wynikające z fi lozofi i i praktyki chanoyu, jakkol-
wiek zauważalne i – co zostanie omówione dalej – odbierane w ten spo-
sób przez kupców, trzeba jednak postrzegać jako powierzchowne270. Dzięki 

268 Kitano ōchanoyu, w: Nihon daihyakka zensho...
269 S. Greenblatt, Kultura..., s. 151.
270 Charakterystycznym przykładem stopnia hierarchizacji stosunków społecznych 

jest rozbudowany system honoryfi katywno-modestywny języka japońskiego, obecny już 



162 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

radykalnym zmianom wprowadzonym przez Muratę Shukō w chanoyu 
pojawiły się istotne czynniki symbolicznie wyrównujące różnice w statusie 
społecznym uczestników spotkań. Rzeczywistość kulturowa i społeczna – 
a zwłaszcza nabierająca coraz bardziej realnego kształtu hegemonia kolej-
nych suwerenów wojskowych – stanowiły jednak silną zaporę przeciw tym 
tendencjom. W efekcie w ostatnich dekadach XVI wieku chanoyu stała się 
jednym z mechanizmów utrzymywania i wzmacniania różnic społecznych, 
co miało szczególnie silny wpływ na aspirującą do awansu społecznego 
elitę kupiecką. 

3.4. Spotkania codzienne i wielkie uroczystości

Zjawisku rozprzestrzeniania się kultury chanoyu można przyjrzeć się także 
z punktu widzenia jego skali. Kupcy i chajinowie spotykali się bowiem 
w bardzo różnych sytuacjach i kontekstach. 

Spotkania herbaciane można podz ielić na trzy podstawowe, choć 
w pewnej mierze zazębiające się typy – prywatne, półofi cjalne oraz ofi cjalne 
(ceremonialne). Za pierwsze można uznać spotkania organizowane przez 
znajomych chajinów, którzy widywali się na co dzień, głównie w Sakai. 
Mogły być spontaniczne, organizowane bez przygotowania (fuji ni)271. 
Za uroczystości półofi cjalne można uznać te, w których brali udział kupcy 
oraz znani im bliżej wojownicy, zwłaszcza lokalni. Spotkania tego rodzaju 
de facto odbywały się w gronie znających się ludzi, sprawy na nich poru-
szane mogły jednak znacznie wybiegać poza kwestie prywatne i estetyczne. 
Ceremonie ofi cjalne miały przede wszystkim cele polityczne i symboliczne, 
znacznie wykraczające poza kwestie chanoyu.

Pod względem częstotliwości i charakteru trzy typy spotkań znacząco 
się od siebie różniły. Warto się zastanowić nad charakterystyką wyróżnio-
nych typów spotkań oraz spróbować na tej podstawie wyciągnąć ogólne 
wnioski co do skali i znaczenia zjawiska chanoyu. Informacji na temat 
tego zagadnienia dostarczają przede wszystkim dzienniki herbaciane. 
Na podstawie zapisków w Dzienniku Sōtana oraz w Notatkach ze spotkań 
rodu Tennōjiya można odtworzyć częstotliwość organizowania prywat-
nych spotkań herbacianych. Na potrzeby tej analizy zakładam, że auto-
rzy dzienników herbacianych zapisywali wszystkie spotkania, w których 
brali udział.

w tekstach klasycznych (I. Kordzińska-Nawrocka, Klasyczny język japoński, Wydawnictwa 
Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2013, s. 162–163).

271 Sōtan nikki..., s. 191, 195, 197, 244, 265, 273, 275, 281, 291, 296, 307, 322. 



 3.4. Spotkania codzienne i wielkie uroczystości 163

Sōtan po przybyciu do regionu stołecznego pod koniec 11. miesiąca 
1586  roku odbył wiele spotkań z lokalnymi kupcami. W samym tylko 
12. miesiącu autor dziennika wziął udział w 30 spotkaniach w Kioto i Sakai. 
Niekiedy organizowano je dwa lub nawet trzy razy tego samego dnia 
(np. rano, wieczorem i w nocy)272. Jak zaznaczano wyżej, w tych przypad-
kach były to spotkania między kupcami, którzy zaznajamiali się z przy-
byłym z Hakaty Sōtanem. Na przykład w ciągu miesiąca Sōtan aż pięć 
razy bawił u Sōdena oraz cztery u członków rodu Tennōjiya273. Osoby te 
również najczęściej uczestniczyły wraz z Sōtanem w spotkaniach u innych 
lokalnych kupców i mnichów. 

W kolejnych dwóch miesiącach częstotliwość spotkań nie spadała – Sōtan 
odbył ich w Kioto, Sakai i podstołecznej Kōriyamie łącznie aż 62. Dopiero 
w 3. miesiącu 1587 roku ich liczba spadła do 22, lecz należy zaznaczyć, że od -
bywały się one w miejscach znacznie od siebie oddalonych – w Osace, Sakai, 
Narze i na Atagoyamie. Wysoka częstotliwość spotkań wynikała niewątpli-
wie ze specyfi cznej sytuacji, w której znalazł się Sōtan. Miał on ograniczony 
czas na zapoznanie się z przedstawicielami lokalnej społeczności chajinów, 
dlatego starał się dobrze wykorzystać okres spędzony w regionie stołecz-
nym. Częstotliwość i charakter spotkań Sōtana prezentuje poniższa tabela.

Spotkania herbaciane Sōtana w 12. miesiącu 1586 roku274

Lp. Dzień 
12. miesiąca 1586 r. Miejsce gospodarz goście

1. 3 Kioto mnisi z Daitokuji
Kokei Sōchin
Tennōjiya Dōshitsu
Sōden

2. 4, wieczór Sakai Sōden Torazōsu
[brak listy gości]

3. 5, rano Sakai Sōden Sōtan
trzech mieszczan z Hakaty

4. 5, wieczór Sakai Sōan[?] Sōtan
Sōden

5. 6, rano Sakai Sōden
Matsue Ryūsen
Sōtan
ludzie z Yamaguchi

6. 7, rano Sakai Honjūbō [Sōtan]

7. 7, wieczór Sakai Bōkan wiele osób

272 Ibidem, s. 149–151.
273 Ibidem, s. 136–139, 144–148, 157.
274 Ibidem, s. 135–157.



164 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Lp. Dzień 
12. miesiąca 1586 r. Miejsce gospodarz goście

8. 8, południe Sakai Yamatoya Ryūsa Sōtan
Sōden

9. 9, południe Sakai Sōden

Sōan
Torazōsu
Sōtan
Kawamura Saburōsuke

10. 9, południe Sakai Shin’ya Ryōshin

Shōha
Torazōsu
Sōtan
Sōden

11. 10, wieczór Sakai Sōden
Tennōjiya Dōshitsu
Bōkan
Sōtan

12. 11, wieczór Sakai Shōha

Shin’ya Ryōshin
Bōkan
Torazōsu
Sōtan
Sōden
pięciu innych

13. 12, wieczór Sakai Yamatoya Ryūsa [Sōtan]

14. 15 Sakai Tennōjiya Dōshitsu Sōtan
Sōden

15. 15 Sakai Sōan [Sōtan]

16. 16, wieczór Sakai Shōha

Bōkan
Taizō
Torazōsu
Sōtan
Sōden

17. 17, rano Sakai Shin’ya Ryōshin [Sōtan]

18. 17, południe Sakai Tennōjiya Dōshitsu Tennōjiya Sōgyū
Sōtan

19. 19, rano Sakai Tennōjiya Sōgyū Sōtan
Sōden

20. 20, rano Sakai Tennōjiya Sōun Sōtan
Sōden

21. 21, rano Sakai Kusabeya Dōsetsu Sōtan sam

22. 21, wieczór Sakai Sōan Sōtan
Sōden

23. 21, noc Sakai Bōkan

Shōha
Shin’ya Ryōshin
Sōtan
Sōden



 3.4. Spotkania codzienne i wielkie uroczystości 165

Lp. Dzień 
12. miesiąca 1586 r. Miejsce gospodarz goście

24. 23, rano Sakai Taizō

Shōha
Shin’ya Ryōshin
Bōkan
Sōtan

25. 24, rano Sakai Haitosuke dono Sōtan sam

26. 25, rano Sakai Kōin Sōtan sam

27. 25, południe Sakai Gusokuya Ryūan Sōtan
Sōden

28. 26 Sakai Akaneya Sōsa Sōtan sam

29. 27, rano Sakai Sen Jōji Sōtan
Sōden

30. 29, noc Sakai Sōden
Yamatoya Ryūsa
Sōan
Sōtan

Dla porównania w 1. miesiącu 1579 roku w Notatkach ze spotkań rodu 
Tennōjiya zapisano informacje na temat 13 spotkań – licząc łącznie spo-
tkania organizowane przez Sōgyū i te, na których był on gościem275. Dla 
2. miesiąca liczba ta wyniosła 17. Wydaje się, że w zwykłym okresie funk-
cjonowania chajina odbywano właśnie kilkanaście spotkań miesięcznie.

Spotkania prywatne odbywały się w gronie znajomych. Ponieważ uży-
wano wtedy znanych wszystkim utensyliów, goście rzadko byli zaskaki-
wani przez gospodarzy. Niektóre spotkania Sōtan podsumowuje wręcz 
stwierdzeniem, że „wszystko przebiegło jak zawsze”276, co sugeruje, 
że prywatne, częste spotkania herbaciane stanowiły raczej mechanizm 
wzmacniania więzi integracyjnych w środowisku kupieckim niż kolejne 
okazje do odkryć estetycznych. Mimo że pasja herbaciana niewątpliwie 
stanowiła ważną część aktywności kulturalnej środowiska kupieckiego, 
to w kontekście komunikacji społecznej nie wykraczała poza element 
integracji i wzmacniania więzi. Funkcję chanoyu można w tym kontekście 
porównać do roli poezji – zarówno chińskiej, jak i japońskiej w starożyt-
ności. Wtedy bowiem znajomość zasad komponowania oraz oceniania 
wierszy i pieśni (głównie tanka) nie tylko uwydatniała różnice między 
ludźmi uważającymi się za kulturalnych a pozostałą częścią społeczeń-
stwa, lecz także stanowiła istotne medium komunikacji społecznej i wza-
jemnej identyfi kacji w grupie ludzi wykształconych. W praktyce zjawisko 

275 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 293–295; ibidem, t. 8, s. 310–312.
276 Sōtan nikki..., s. 205, 216, 293, 297, 341 i in.



166 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

to ujawniało się poprzez zwyczaj prowadzenia korespondencji w formie 
wymiany wierszy277.

Inną rolę odgrywały spotkania nazwane na potrzeby niniejszych rozważań 
półofi cjalnymi. Chajinowie organizowali je przede wszystkim w warunkach 
lokalnych i zapraszali na nie wyżej postawione osoby z danej społeczności – 
przede wszystkim wojowników, do daimyō włącznie. Ceremonie półofi cjalne 
odbywały się rzadziej niż prywatne. W przypadku Sōtana można przytoczyć 
tu spotkania z przedstawicielami władz Chikuzen, czyli przede wszystkim 
z Kobayakawą Takakagem. Przez dziewięć lat – od końca 1587 do 11. mie-
siąca 1596 roku  – kupiec z Hakaty brał udział w ponad 60 spotkaniach, 
w których Takakage był gospodarzem (29 spotkań) lub gościem Sōtana 
(7 spotkań), czy też gościł wraz z nim u osób trzecich (26 spotkań)278. Biorąc 
pod uwagę to, że w Hakacie Takakage był najbliżej związanym z Sōtanem 
przedstawicielem najwyższych władz lokalnych, liczba ta wydaje się raczej 
niska. W niektórych okresach spotkania Sōtana z Takakagem odbywały 
się częściej – np. podczas stacjonowania armii Hideyoshiego w okolicach 
Hakaty wiosną 1588 roku279.

Ceremonie z udziałem lokalnych wojowników oraz ich wasali i sojusz-
ników przynosiły większy prestiż niż spotkania prywatne w gronie samych 
chajinów. Zwykle również średnia liczba gości była wyższa niż podczas 
spotkań prywatnych. W niektórych przypadkach przekraczała ona 10 
osób280. Większa liczba zaproszonych gości i samurajskie pochodzenie 
większości z nich wynikały z tego, że ceremonie półofi cjalne miały także 
znaczenie symbolicznej integracji wasali wokół pana oraz pokazywały 
zebranym jego czołową pozycję w lokalnym świecie kultury i polityki. 
Charakter tych spotkań ilustruje również to, że najprawdopodobniej 
tylko dwukrotnie Sōtan miał okazję spotkać się z daimyō przy herbacie 
w cztery oczy281.

Z drugiej jednak strony częste kontakty między ważnymi kupcami 
lokalnymi (między innymi Shimaiem Sōshitsu i Kamiyą Sōtanem) umoż-
liwiały daimyō organizowanie relatywnie spontanicznych i zażyłych spo-
tkań. Na przykład 6. dnia 3. miesiąca 1588 roku Sōtan wybrał się sprawdzić 
postęp prac przy budowie nowego zamku w Najimie koło Hakaty. Przy 
tej okazji zobaczył się z Kobayakawą Takakagem i jego nadwornym akto-
rem teatru nō  – Kyūsonem. Nieformalne spotkanie odbyło się na plaży. 

277 J. Tubielewicz, Historia..., s. 91, 145–148.
278 Sōtan nikki..., s. 244–315.
279 Ibidem, s. 245–248.
280 Ibidem, s. 249, 254, 311–312.
281 Ibidem, s. 244, 253.



 3.4. Spotkania codzienne i wielkie uroczystości 167

Pito sake, a Kyūson odgrywał sceny z farsy kyōgen282, za co dostał nagrodę 
od Takakagego, który był tego dnia w dobrym humorze283. Swobodna 
atmosfera nie powinna jednak zmieniać oceny spotkania z punktu widzenia 
Sōtana – to także była ceremonia o znaczeniu politycznym. Kupiec bawił 
u swojego pana, z którym wiązały go silne więzy quasi-wasalnej zależności284.

Ostatnim typem spotkań herbacianych były uroczystości ofi cjalne, o czy-
sto ceremonialnym i symbolicznym znaczeniu. Jako przykłady warto tu przy-
toczyć wizytę w pałacu cesarskim 7. dnia 10. miesiąca 1585 roku, w której 
wzięli udział cesarz Ōgimachi, Hideyoshi i Rikyū, czy też wielką ceremonię 
w Kitano na początku 10. miesiąca 1587 roku. Do spotkań o głównie cere-
monialnym charakterze należały również wizyty rozmaitych wojowników, 
kupców i mnichów w trzech symbolicznych dla Hideyoshiego miejscach. 
Pierwszym z nich był zamek w Osace, zbudowany wielkim nakładem sił 
i środków w latach 1583–1585, drugim – pałac Jurakudai, wzniesiony przez 
kanclerza w stolicy w roku 1586, a trzecim  – Złoty Pawilon Herbaciany, 
należący do Hideyoshiego. Pierwsza wzmianka o tym ostatnim pomiesz-
czeniu pochodzi z 1586 roku285. Złoty Pawilon przewożono wraz z prze-
mieszczającym się po kraju Hideyoshim. Wnętrze było wyłożone matami 
wykończonymi skórami orangutanów i złotym brokatem, tokonomę286 
obito jedwabiem, a wszystkie ściany i drobne elementy pozłocono287. 
Można go więc uznać za przenośny symbol politycznego autorytetu suwe-
rena Japonii – substytut zamku w Osace oraz pałacu Jurakudai – dostępny 
nawet w obozie wojskowym. Żadne ze wspomnianych wyżej spotkań nie 
odbyłoby się bez politycznej woli Hideyoshiego, bo to polityka najczęściej 
stała za chęcią organizacji większych ceremonii. Sōtan miał okazję widzieć 
się z Hideyoshim we wszystkich trzech wymienionych wyżej miejscach. 
Warto poświęcić kilka słów na dokładniejszy opis jednego z takich spo-
tkań, w którym uczestniczyli Sōtan i Sōgyū.

Jedna z ceremonii dla wojowników i kupców odbyła się na zamku w Osace
3. dnia 1. miesiąca 1587 roku. Rankiem tego dnia Sōtan spotkał się z Sōgyū 

282 Klasyczny gatunek sceniczny o charakterze komicznym, którego korzenie sięgają 
VIII w. Farsy kyōgen odgrywa się pomiędzy sztukami dramatycznymi nō jako żartobliwe 
interludia. W kyōgen aktorom towarzyszy muzyka, a głównymi elementami gry są melo-
deklamacja i gest (nie śpiew) (J. Tubielewicz, Słownik..., s. 177–178. Por. Estera Żeromska, 
Maska na japońskiej scenie, Wydawnictwo TRIO, Warszawa 2003, s. 245–251).

283 Sōtan nikki..., s. 247–248.
284 Więcej na ten temat zob. w rozdziale 4.
285 Kin no chashitsu, w: Kokushi daijiten...
286 Ozdobna wnęka w ścianie, w której najczęściej wiesza się zwoje (obrazy) i stawia 

dekoracyjne kompozycje w wazonach (J. Tubielewicz, Słownik..., s. 324).
287 Sen S., O duchu herbaty..., s. 129.



168 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

i został przedstawiony Rikyū. Później zaczęli przybywać w lektykach i pie-
szo panowie feudalni i szeregowi wojownicy. Zjawiło się ich bardzo wielu 
(obitadashii yōsu). W tym samym czasie dołączyło pięciu wpływowych 
mieszczan z Sakai, a następnie  – Ishida Mitsunari, jeden z najbardziej 
zaufanych wasali i zauszników Hideyoshiego. Mitsunari zaprowadził Sōtana 
w głąb pomieszczeń, aby ten obejrzał ozdoby przygotowane do spotka-
nia. Następnie wręczono prezenty Hideyoshiemu (zrobiło to także pięciu 
mieszczan z Sakai). Potem kanclerz odprawił kupców i Sōtan został z nim 
na chwilę sam. Następnie odbyła się ceremonia, podczas której Rikyū 
i Sōgyū posługiwali się słynnymi utensyliami. Później funkcję sadō przejął 
Imai Sōkyū. Wkrótce Sōtan pozostał jedynym przedstawicielem kupców 
podczas spotkania zdominowanego przez wojowników. Kupiec z Hakaty 
dokładnie opisał splendor wizyty na zamku, dodając osobny akapit na temat 
ozdób oraz długi opis elementów wystroju miejsca i szat gospodarza288. 
Pomimo że mamy tu do czynienia ze spotkaniem herbacianym – tak jak 
w poprzednio opisywanych przypadkach – jego forma, skala oraz wymowa 
były zupełnie inne niż w przypadku codziennych spotkań między kup-
cami-chajinami. Ceremonia Hideyoshiego miała bowiem na celu przede 
wszystkim umocnienie jego pozycji politycznej.

Wychodząc z tego założenia, warto poświęcić więcej uwagi spotka-
niu najciekawszemu z punktu widzenia politycznego znaczenia chanoyu. 
Chodzi tu o wielką ceremonię herbacianą w Kitano w Kioto w pierwszych 
dniach 10. miesiąca 1587 roku. Spotkanie zaplanowano na 10 dni, ale ze 
względu na wybuch buntu w prowincji Higo Hideyoshi został zmuszony 
do wyjazdu i skrócenia ceremonii.

Pod koniec 7. miesiąca tego roku Hideyoshi wystosował zaproszenie 
do gości, które obejmowało poniższe punkty:

Po pierwsze, jeżeli pogoda pozwoli, w lasku w Kitano odbędzie się spotkanie her-
baciane i potrwa dziesięć dni, poczynając od 1. dnia 10. miesiąca. Weźmiemy ze 
sobą wszystkie nasze słynne utensylia herbaciane i przygotujemy je do oglądania 
przez tych, którzy będą mieli taką wolę289.

Już w pierwszym punkcie obwieszczenia o przygotowywanej uroczysto-
ści Hideyoshi zasygnalizował kluczowe kwestie. Poza wyznaczeniem daty, 
miejsca i długości trwania uroczystości zaznaczył, że podczas ceremonii 
zostaną wystawione jego słynne utensylia herbaciane. Na temat utensyliów

288 Sōtan nikki..., s. 158–166.
289 Shiryō hen..., s. 34. Por. Przemysław Trzeciak, Powieki Bodhidarmy: sztuka herbaty 

dawnych Chin i Japonii, Pracownia Wydawnicza Andrzej Zabrowarny, Zalesie Górne 2009, 
s. 275–276.



 3.4. Spotkania codzienne i wielkie uroczystości 169

będzie szerzej mowa w następnym podrozdziale, tu wystarczy jedynie 
wskazać ogromne znaczenie, jakie informacja o ich wystawieniu na widok 
publiczny miała dla samego Hideyoshiego. Słynne utensylia herbaciane, jak 
zostanie wykazane, były bowiem emanacją jego władzy politycznej.

Drugi punkt obwieszczenia dowodzi zainteresowania Hideyoshiego 
rozciągnięciem ceremonii na wszystkie grupy społeczne:

Po drugie, osoby zainteresowane herbatą, bez względu na to, czy są to młodzi 
wojownicy, mieszczanie (chōnin) czy też chłopi, powinny przynieść ze sobą jeden 
kociołek, jedno wiaderko na wodę i jedno naczynie do picia. Nie będzie proble-
mem, jeśli [zamiast zielonej herbaty] przyniesie się herbatę zbożową (kogashi)290. 
Należy ją przynieść i przygotować291. 

Mimo że poza terminami shōnin (kupcy) lub machidoshiyori (starszyzna 
miejska) także wyraz chōnin (mieszczanie) mógł określać bogatych kupców, 
w tym przypadku mieszczanami zostały raczej nazwane osoby postawione 
niżej w hierarchii mieszkańców miast. W dalszej części tekstu kupców określa 
zwykle wyraz wabisha – ludzie wabi, czyli miłośnicy herbaty – co świad-
czy o tym, że kupców-chajinów (i jednocześnie mnichów) traktowano jako 
odrębną grupę, stojącą obok podstawowej hierarchii społecznej. Biedniejsi 
mieszczanie byli zestawieni z młodymi wojownikami (wakatō) oraz chło-
pami (hyakushō). Hideyoshi wymienił więc grupy osób, które mogły nie 
mieć bezpośredniego dostępu do kultury herbaty. W zamierzeniu kanclerza 
ceremonia herbaciana miała się stać ogólnospołecznym środkiem komuni-
kacji, który mógł wykraczać poza ramy elity pasjonującej się kulturą her-
baty. Zgodnie z wytycznymi Hideyoshiego jedynym warunkiem dostępu 
do ceremonii było przyniesienie kilku prostych podstawowych przedmio-
tów dostępnych każdemu, bez względu na pozycję społeczną i zamoż-
ność: kociołka do gotowania wody (kama), pojemnika-wiaderka na wodę
(tsurube) oraz naczynia do picia (nomimono). W tekście wyraźnie zastosowano 
wieloznaczny termin nomimono, który nie musi się odnosić do ceramicznych 
czarek herbacianych. Posiadanie cennej czarki nie było zatem niezbędne.

Warto podkreślić, że Hideyoshi przyzwolił na wykorzystanie sprosz-
kowanej herbaty zbożowej  – znacznie tańszego i łatwiej dostępnego dla 
gminu substytutu zielonej sproszkowanej herbaty typu matcha. Jednocześnie 
zrezygnował więc z podstawowego warunku, jakim w chanoyu jest picie 

290 Kogashi to proszek wytwarzany z prażonego, zmielonego i przesianego ziarna psze-
nicy służący do zaparzania napoju, rodzaj herbaty zbożowej (Sasaki Sanmi, Chado the Way 
of Tea: A Japanese Tea Master’s Almanac, tłum. Shaun McCabe i Iwasaki Satoko, Tuttle 
Publishing, Boston–Rutland–Tokyo 2002, s. 327).

291 Shiryō hen..., s. 34.



170 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

zielonej herbaty. Z punktu widzenia Hideyoshiego to nie względy este-
tyczne, ceremonialne czy nawet zasady chanoyu stanowiły zatem moty-
wację do zorganizowania wielkiego spotkania w Kitano. Chanoyu, wyko-
rzystana jako środek komunikacji społecznej, miała za zadanie przekazać 
społeczeństwu informację symboliczną o początku hegemonii nowego 
suwerena kraju.

Po trzecie, jeśli chodzi o miejsca do siedzenia, jako że spotkanie odbędzie się na polu 
zarośniętym sosnami, dla każdego będzie miejsca na dwie maty tatami. Nie będzie 
problemem, jeśli miłośnicy herbaty [dosł. ludzie wabi] chcieliby siedzieć wspólnie 
i rozkładać sobie maty ze słomy ryżowej292.

W trzecim punkcie obwieszczenia zwraca uwagę zastosowany przez 
Hideyoshiego podział na zwykłych uczestników (wymienionych w poprzed-
nich punktach), a wabisha  – ludzi wabi, czyli w domyśle chajinów, dla 
których ceremonia herbaty była czymś więcej niż pretekstem do udziału 
w wielkiej uroczystości.

Czwarty i piąty punkt można potraktować zbiorczo. Oba odnoszą się 
bowiem do geografi cznego zasięgu wielkiej ceremonii.

Po czwarte, nie ograniczamy się tylko do Japonii. Gdyby znalazł się ktoś, kto inte-
resuje się herbatą, powinien przybyć nawet z Chin, a wszystkie zasady [wobec 
niego zastosowane] pozostają tak jak wyżej.
Po piąte, chcemy pokazać [utensylia] także osobom z dalekich prowincji, więc 
ustalamy, że uroczystości rozpoczną się dopiero 1. dnia 10. miesiąca293.

Zastosowany w tekście źródłowym termin engoku (dalekie prowincje) 
jest na tyle szeroki i nieokreślony, że można go odnieść do całej Japonii294. 
Sugeruje to, że Hideyoshi, w odróżnieniu od Nobunagi, zyskał wystarcza-
jąco silny autorytet, aby próbować rozciągnąć go na cały kraj. Poza tym 
poprzez język ceremonii herbacianej – środek komunikacji zrozumiały nie 
tylko w Japonii, lecz także w szerszym kręgu kulturowym Azji Wschodniej – 
Hideyoshi postanowił umocnić również swoją pozycję międzynarodową. 
Mimo że spotkanie w Kitano nie uwzględniało wizyt ofi cjalnych przedsta-
wicieli obcych państw (np. Chin), to poprzez rozszerzenie zaproszenia poza 
granice Japonii Hideyoshi starał się dodatkowo wzmocnić swój autorytet 
w oczach wewnętrznej opinii publicznej.

292 Ibidem.
293 Ibidem.
294 Termin engoku pojawia się często w korespondencji kupców i wojowników, najczęściej 

właśnie w kontekście niemożności spotkania się (Shoka shojō nado..., s. 7).



 3.4. Spotkania codzienne i wielkie uroczystości 171

Kwestią otwartą pozostaje problem, czy goście z dalekich prowincji 
Japonii oraz spoza kraju rzeczywiście przybyli do Kitano, aby wziąć udział 
w ceremonii. W Taikōki (Kronika byłego kanclerza) zachowała się infor-
macja, że goście pochodzili tylko z Nary, Kioto i Sakai. Wydaje się więc, 
że treść obwieszczenia stanowiła przede wszystkim zabieg na potrzeby 
polityki wizerunkowej Hideyoshiego w Japonii, podczas gdy faktycznie 
zasięg społeczny przedsięwzięcia był ograniczony. Nie ulega wątpliwości, 
że to właśnie z regionu stołecznego oraz z Sakai pochodziła zdecydowana 
większość chajinów, dla których uczestnictwo w ceremonii było wydarze-
niem nie tylko o charakterze politycznym i symbolicznym, lecz przede 
wszystkim estetycznym295.

W ostatnim fragmencie zaproszenia Hideyoshi potwierdził swoją otwar-
tość na ludzi z dalekich stron, którzy chcieli wziąć udział w uroczystości.

[...] Dodatkowo herbatę poda się także bez różnicy tym osobom, które przybędą 
z daleka.
29. dnia 7. miesiąca 15. roku ery Tenshō [1587]296

Hideyoshi podkreślił więc po raz drugi wagę, którą przywiązywał 
do rozszerzenia sfery oddziaływania swojego politycznego i symbolicz-
nego autorytetu.

Na koniec warto się zastanowić nad rolą kupców uczestniczących w wiel-
kiej ceremonii w Kitano oraz jej wymiarem symbolicznym.

Tak jak sygnalizowano wyżej, elitę kupiecką można podzielić na dwie 
grupy  – najbardziej wpływowych chajinów oraz kupców zaproszonych 
jako gości (np. Kamiya Sōtan). Rikyū, Sōgyū oraz Sōkyū, jako najwyższe 
autorytety w dziedzinie herbaty, znaleźli się w wyjątkowej pozycji – pomię-
dzy Hideyoshim i rzeszą zaproszonych gości. Kupcem należącym do elity 
gospodarczej, lecz niebędącym członkiem najwyższych kręgów świata cha-
noyu, był Sōtan z Hakaty. W swoim dzienniku zapisał on, że informację 
o wielkim wydarzeniu otrzymał od Sōgyū297. Nie mógł od razu wyjechać 
z Kiusiu i nie dotarł na czas na ceremonię. Dopiero 4. dnia 10. miesiąca 
zjawił się w Osace, a w Kioto po kolejnych czterech dniach. Jednak także 
i w przypadku Sōtana w relacjach z Hideyoshim zadziałał mechanizm komu-
nikacji za pośrednictwem chanoyu. Kupiec z Hakaty od razu po przybyciu 
do stolicy został zaproszony przez Sōgyū, aby w towarzystwie Hideyoshiego 

295 Hideyoshi no chiryaku – Kitano ōchanoyu daikenshō (Pomysłowość Hideyoshiego – 
wielkie spotkanie herbaciane w Kitano – wielka rewizja ustaleń), praca zbiorowa, Tankōsha, 
Kyōto 2009, s. 53–54.

296 Shiryō hen..., s. 34, 38, 46.
297 Sōtan nikki..., s. 232.



172 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

napił się herbaty w pałacu Jurakudai298. Sōtan był bardzo wdzięczny za tak 
dobre i wyjątkowe przyjęcie mimo wcześniejszego zakończenia uroczysto-
ści. Innymi słowy, wysoka pozycja Sōtana jako wpływowego kupca została 
oddzielnie potwierdzona przez Hideyoshiego, a Sōtan z kolei, poprzez sym-
boliczne (choć spóźnione) dołączenie do gości ceremonii w Kitano, uznał 
hegemonię kanclerza.

Ostatnią kwestią wartą poruszenia jest symboliczna wartość spotkania 
w Kitano, określanego jako wielkie zarówno w historiografi i japońskiej, 
jak i przez badaczy zachodnich299. Ze względu na udział około tysiąca 
osób można uznać tę uroczystość za wydarzenie masowe. Z drugiej jed-
nak strony sposób przeprowadzania spotkań stawia ceremonię w Kitano 
w nieco innym świetle. W źródłach zachowały się informacje na temat 
formy, w jakiej Hideyoshi i jego trzej chajinowie przyjmowali gości, oraz 
układu pawilonów herbacianych, w których ceremonia się odbywała.

Układ pawilonów dla gości podczas wielkiego spotkania w Kitano

Pawilon o powierzchni 
3 mat tatami

Złoty Pawilon
o powierzchni 
3 mat tatami

Pawilon o powierzchni 
3 mat tatami

← Wejście

Pawilon
Hideyoshiego

Wyjście
↓

Pawilon Rikyū

Pawilon Sōgyū Pawilon Sōkyū

Na podstawie Shiryō hen..., s. 60.

298 Ibidem, s. 233.
299 H. Paul Varley, Japanese Culture, University of Hawai’i Press, Honolulu 2000, s. 162.



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 173

Goście przybywający na spotkanie ciągnęli losy i zgodnie z ich wynikiem 
udawali się do jednego z czterech niewielkich pawilonów, gdzie otrzymywali 
herbatę od Hideyoshiego, Rikyū, Sōgyū lub Sōkyū. Wszystkie pawilony – 
zarówno trzy po prawej stronie od wejścia, jak i te, w których przebywali 
gospodarze, były wypełnione słynnymi utensyliami300.

Sama forma była więc typowa raczej dla zwykłego spotkania niż wielkiej 
uroczystości. Osoby, które ciągnęły losy, spotykały się bowiem z gospo-
darzami w cztery oczy lub w małych grupkach w typowych niewielkich 
pawilonach herbacianych. Innymi słowy, w Kitano odbyło się wiele małych 
spotkań, które łącznie przybrały kształt wielkiej uroczystości. Kanclerz 
wybrał więc metodę pozbawienia gości wyznaczników ich pozycji społecznej 
(poprzez losowanie), a następnie przyjęcia ich podległości poprzez bezpo-
średni kontakt w formie prywatnego spotkania – zarezerwowanego dotąd 
dla osób z grona najbliższych wasali, sojuszników i współpracowników.

Warto w tym miejscu się zastanowić, dlaczego Hideyoshi nie zdecydował 
się na zorganizowanie ceremonii w formie pojedynczego, masowego rytu-
ału, podczas którego wszyscy goście wypiliby herbatę przed jego obliczem. 
Wydaje się, że bezpośredniość spotkania oraz jednoczesne użycie (i pre-
zentacja) słynnych utensyliów wzmacniały symboliczny akt uznania suwe-
rena. Z jednej strony goście, wchodząc do pawilonu kanclerza lub jednego 
z jego mistrzów herbaty, w istocie po kolei składali Hideyoshiemu hołd 
quasi-wasalny. Z drugiej jednak strony zachowanie przy tym formy osobi-
stego, prywatnego spotkania przy herbacie nobilitowało gości. Hideyoshi, 
sam pochodzący z niskich warstw społecznych, mógł dzięki temu oczeki-
wać, że potwierdzenie jego pozycji przez uczestników spotkania odbędzie 
się w dob  rej atmosferze i jednocześnie goście będą wdzięczni za tak godne 
przyjęcie. Umiejętności Hideyoshiego w budowaniu pozytywnego wizerunku 
okazały się tak duże, że stał się on (zwłaszcza wśród niższych warstw społecz-
nych) najpopularniejszym z trzech suwerenów przełomu XVI i XVII wieku301.

3.5. Sł ynne utensylia herbaciane

3.5.1. Ce chy defi niujące słynne utensylia

Kwestia słynnych utensyliów herbacianych (meibutsu) pojawiała się wyżej 
kilkakrotnie. Spróbuję teraz dokładniej scharakteryzować obecność tych 
przedmiotów i ich rolę w społeczności kupców zajmujących się ceremonią

300 Ibidem, s. 59–60.
301 Owada T., Toyotomi..., s. 9–13.



174 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

herbaty. Dysponowanie słynnymi utensyliami wiązało się bezpośrednio 
ze statusem chajina. Już Murata Shukō w tekście stanowiącym wstęp 
do Zapisków Yamanouego Sōjiego pisał, że w jego czasach uznanie zdoby-
wali ci ludzie herbaty – w tym kupcy – którzy „byli wprawni w ceremonii 
herbaty oraz posiadali słynne utensylia”302. Te dwa warunki stanowiły nie-
zbędne, a zarazem nierozłączne atrybuty chajina. Dlatego związek człowieka 
herbaty z należącymi do niego przedmiotami – zwłaszcza tymi cieszącymi 
się sławą – był niezwykle mocny.

Zgodnie z zaproponowaną wyżej defi nicją (zob. podrozdział 3.1.) dla 
ludzi herbaty z drugiej połowy XVI wieku trzema podstawowymi wyznaczni-
kami słynnych utensyliów były historia – rozumiana jako łańcuch poprzed-
nich posiadaczy, unikatowy pod względem estetycznym charakter oraz 
nadane imię (nazwa, określenie). Zaprezentowane niżej spojrzenie bazuje 
na przeświadczeniu o nierozerwalnym związku przedmiotów mających 
wartość estetyczną w danej kulturze z tą kulturą. Pokrywa się ono z refl ek-
sją Greenblatta, który „nie przyjmuje konstruktu estetycznego za w pełni 
autonomiczny i dający się oddzielić od swojego kontekstu kulturowego, 
a co za tym idzie od społecznego, ideologicznego i materialnego schematu, 
zgodnie z którym cała sztuka jest tworzona i konsumowana”303. W przy-
padku słynnych utensyliów uwaga zostanie poświęcona przede wszystkim 
powyższemu kontekstowi i społecznemu znaczeniu dzieł sztuki. Warto 
przy tym oddzielnie rozpatrzyć powyższe warunki defi niujące meibutsu 
na podstawie konkretnych utensyliów opisanych przez Yamanouego Sōjiego 
i innych kupców-chajinów.

Historia poszczególnych utensyliów herbacianych wydaje się najsilniej 
związana z towarzyszącą im rolą w komunikacji społecznej. Kluczowe zna-
czenie mają tu dwa czynniki – okoliczności powstania danego przedmiotu 
oraz status poprzednich posiadaczy. Pierwszy element trudniej uchwycić, 
ponieważ dokładne pochodzenie znacznej części utensyliów herbacianych nie 
jest znane. Wiąże się to z tym, że wiele z nich pochodziło z Chin lub Korei, 
dlatego kolejni właściciele japońscy – którzy często wchodzili w posiada-
nie przedmiotów w drodze wymiany handlowej – nie znali ich rodowodu. 
Ważny wyjątek od tej ogólnej tendencji stanowiły obrazy. Szczególnie 
cenionymi malarzami byli wspominani już wcześniej chińscy mistrzowie 
Mu Qi, Yu Jian i autor kaligrafi i Xu Tang304. W przypadku malarstwa ist-
nieje wiele informacji umożliwiających okreś lenie czasu powstania oraz 
wskazanie miejsca pochodzenia dzieła.

302 Yamanoue Sōjiki..., s. 221.
303 S. Greenblatt, Szekspir i egzorcyści..., s. 67.
304 Sukisha meishōshū..., s. 331.



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 175

Wczesne okazy, które później uznano za meibutsu, najczęściej wywodziły 
się z Chin, rzadziej z Korei. Przedmioty z kontynentu ceniono zwłaszcza 
w środowisku skupionym wokół siogunów z rodu Ashikaga, które miało 
największy wpływ na chanoyu w początkowym okresie rozwoju cere-
monii w Japonii (w latach 1450–1550). Historia największej liczby słyn-
nych utensyliów wiąże się z osobą ósmego sioguna Ashikagi Yoshimasy 
i kulturą Higashiyamy, o czym była mowa wyżej (zob. podrozdział 3.1.). 
Pierwsze wartościowe przedmioty służące chanoyu pojawiły się jednak 
na dworze siogunów znacznie wcześniej  – za rządów trzeciego i czwar-
tego sioguna Yoshimitsu i Yoshimochiego (1386–1428; siogun 1394–1423), 
a także nieco później, podczas sprawowania władzy przez szóstego sioguna 
Yoshinoriego (1394–1441; siogun 1429–1441). Kolekcja słynnych utensyliów 
osiągnęła największą wartość za Yoshimasy, ale wkrótce rozproszyła się 
po Japonii. Meibutsu przeszły do rąk wielu osób – zarówno wojowników, 
jak i kupców305.

Jak wspomniano, przedmioty pochodzące ze środowiska sioguna najczę-
ściej pochodziły z Chin. Zainteresowanie chińszczyzną w drugiej połowie XV 
i pierwszej połowie XVI wieku było tak duże, że chanoyu nazywano nieraz 
karamono shumi – chińskim hobby306. Co ciekawe, w Japonii nie ceniono 
jednak wtedy ani ówczesnych (tj. pochodzących z okresu dynastii Ming) 
chińskich wyrobów czy stylów, ani popularnych w Chinach przedmiotów 
pochodzących z czasów rządów dynastii Yuan (np.  porcelany typu seika 
jiki307). Na Archipelagu w drugiej połowie XV  wieku i na początku XVI 
estymą cieszyły się przedmioty powstałe o około 200  lat wcześniej, czyli 
wywodzące się z okresu panowania dynastii Song. Przyczyną tego wybiór-
czego zainteresowania zwyczajami308 oraz przedmiotami z kontynentu z pew-
nością nie był brak informacji na temat norm estetycznych obowiązujących 
w Chinach, lecz prawdopodobnie cena przedmiotów. Modne ówcześnie 
na kontynencie wyroby kosztowały znacznie więcej niż mniej popularne 
zabytki z czasów dynastii Song. To przede wszystkim do nich miał dostęp 
siogun oraz współpracujący z nim kupcy, którzy pływali do Chin z Sakai. 
Stąd też przedmioty, które dotrwały do drugiej połowy XVI wieku, mogły 
wcześniej należeć do Ashikagów. Należy podkreślić, że wcześniejsza przy-
należność danego przedmiotu do kolekcji Yoshimasy stanowiła kluczowy 

305 Takemoto C., Shokuhōki no chakai..., s. 54.
306 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 176–177.
307 Biała porcelana dekorowana niebieskimi motywami.
308 Na marginesie można dodać, że w Japonii parzono podczas ceremonii herbatę 

proszkowaną typu matcha, mimo że w ówczesnych Chinach używano w tym celu herbaty 
liściastej sencha.



176 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

wyznacznik jego wartości i statusu w środowisku ludzi herbaty. Obecność 
sioguna na liście poprzednich posiadaczy była najbardziej pożądanym 
komponentem w historii danego meibutsu.

Dopiero stworzenie i umocnienie się estetyki wabi odwróciło tenden-
cję w kierunku zainteresowania wyrobami rodzimej ceramiki i rzemiosła. 
Przykładem mistrza, który zwykle nie używał i raczej nie kolekcjonował 
słynnych chińskich utensyliów, był Rikyū. Zamiast tego starał się wyszu-
kiwać przedmioty odpowiadające jego własnemu gustowi estetycznemu 
i zlecać wytwarzanie nowych309. Będący pod jego wpływem Yamanoue 
Sōji  zanotował w Zapiskach, że w okresie tworzenia tekstu najbardziej 
ceniło się czarki pochodzące z Korei oraz wyroby japońskie typu rakuyaki310 
i setoyaki. Ta pośrednia krytyka chińszczyzny stanowi przykład ujawnie-
nia gustów chajinów, o który trudno u innych autorów piszących na temat 
meibutsu311.

Historię meibutsu należy rozumieć w znacznej mierze jako zmienną 
przynależność do kolejnych posiadaczy. Innymi słowy, to poszczególni 
ludzie i ich atrybuty społeczne (pozycja, autorytet) przekładały się na uzy-
skiwanie przez oryginalne przedmioty dodatkowej wartości. Na przykład 
Tani Ninsai opisuje proces przekazywania z rąk do rąk pojemnika na her-
batę Nasubi:

Na początku pojemnik na herbatę Nasubi należał do Matsumoto Shuhō, po nim 
do Insetsu, po nim do Jōō, po jego śmierci przeszedł [do kolekcji] Imaia Sōkyū, 
Sōkyū podarował go Hideyoshiemu [...]312.

Przedmiot należący do wojownika-chajina Matsumoto Shuhō prze-
szedł przez ręce czterech osób, w tym Takeno Jōō. Po jego śmierci Nasubi 
znajdowało się w kolekcji jego spadkobiercy – Sōkyū, który z kolei wyko-
rzystał je jako dar dla Hideyoshiego. Należy podkreślić lakoniczność 
opisu przekazywania przedmiotu u Ninsaia. Poza śmiercią Jōō oraz spre-
zentowaniem meibutsu Hideyoshiemu wszystkie inne zmiany właścicieli 
Nasubi są jedynie odnotowane jako fakty. Nie ma żadnych szczegółów 
dotyczących sposobu przekazania przedmiotu, ewentualnej ceny jego 

309 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 164.
310 Rakuyaki – ceramika raku – to najważniejszy typ ceramiki z grupy imayaki (ceramiki 

współczesnej), czyli powstałej na przełomie XVI i XVII w. Rakuyaki wypala się w niskiej 
temperaturze z dodatkiem ołowianej glazury. Czarki są przeważnie czerwone, czarne lub 
rzadziej białe, a w ich kształcie pojawiają się celowe nieregularności (Raku ware, w: Japan: 
An Illustrated Encyclopedia...).

311 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 175.
312 Sukisha meishōshū..., s. 33.



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 177

 odstąpienia itp. Bardzo podobnie skonstruowane są informacje w Zapiskach 
Yamanouego Sōjiego. Na temat tsubo zwanego Shōka (Matsuhana; Kwiat 
Sosny) czytamy:

Dawniej posiadał go [Murata] Shukō, potem Kondaya Sōtaku, potem [Kitamuki] 
Dōchin, następnie podarowno go panu Nobunadze; podczas walk zabrał go Hori 
Kyūtarō [Hidemasa; 1553–1590] i podarował Panu Kanclerzowi [Hideyoshiemu]313.

Mimo że Sōji bardzo skrupulatnie przedstawiał wygląd naczynia, to histo-
ria meibutsu również w tym przypadku jest jedynie prostym wypisem 
kolejnych właścicieli z kilkoma dodanymi szczegółami (walki i zabranie 
przedmiotu przez Horiego). Należy zatem podkreślić, że sposób i kon-
tekst przekazywania utensyliów miał dla ich statusu znaczenie marginalne. 
Jedynym wyjątkiem, o którym będzie mowa dalej, było przekazanie meibutsu 
jako daru osobie dostojnej. W pozostałych przypadkach jedynie status spo-
łeczny i autorytet posiadaczy miały wpływ na wartość danego przedmiotu 
w środowisku ludzi herbaty. Dlatego Ninsai i Sōji mogli się ograniczyć 
do przytoczenia imion i nazwisk posiadaczy (lub tylko imion czy funkcji 
w przypadku bardziej znanych osób) bez żadnego dodatkowego komen-
tarza. To ludzie posiadający przedmiot herbaciany dzięki własnej pozycji 
społecznej nadawali mu status słynnego utensylium.

313 Yamanoue Sōjiki..., s. 19.

7. Pojemnik na zimną wodę 
typu onioke, ceramika Shigaraki, 
Japonia, około XVI w.
(Th e Metropolitan Museum 
of Art).



178 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Długa historia nie była jednak niezbędnym czynnikiem warunkują-
cym status przedmiotu jako meibutsu. Autorytet Rikyū i innych chajinów 
przejawiał się bowiem także w możliwości wskazywania nowych meibutsu, 
zwłaszcza że ich oryginalność była kwestią uznaniową. To wpływowy cha-
jin decydował, czy dany przedmiot w istocie można nazywać niepowta-
rzalnym w świecie (tenka musō)314 lub pierwszym w świecie (tenka ichi)315. 
Obiektywnymi czynnikami, które mogły wpłynąć na uzyskanie tego statusu, 
były między innymi niepowtarzalny kształt naczynia, jego kolor, faktura itp. 
Określeniami, które często powtarzały się w opisach utensyliów, są wyrazy 
„ciekawy” (omoshiroki) oraz „niezwykły” (mezurashiki). Sōji użył ich obu 
np. w opisie tsubo o nazwie Mikazuki (Księżyc w Nowiu)316.

Co ważne, status meibutsu mogły uzyskać nie tylko wysokiej klasy 
wyroby lokalnego rzemiosła japońskiego i okazy importowane z konty-
nentu, lecz także przedmioty codziennego użytku, które uznano za słynne 
utensylia ze względu na ich oryginalny wygląd lub niekonwencjonalne, 
pomysłowe wykorzystanie w ceremonii. Zjawisko to dobrze wpisuje się 
w pogląd Greenblatta, który pisał o dziele sztuki: „Samo w sobie nie jest 
[ono] czystym płomieniem, który rozpala nasze spekulacje. Dzieło sztuki 
jest raczej produktem pewnych manipulacji. Niektóre z nich są naszymi 
własnymi manipulacjami (co jest szczególnie widoczne w przypadku 
dzieł, które w zamyśle w ogóle nie miały funkcjonować jako «sztuka») 
[...]”317. Przykładem tego rodzaju przedmiotu jest pojemnik na zimną 
wodę Onioke (Wiaderko Demonów), który Sakuma Nobumori (1527–
1581) podarował najstarszemu synowi Nobunagi – Nobutadzie. Naczynie 
to pierwotnie służyło do namaczania nici konopnych, a dopiero później 
zaczęto wykorzystywać je do ceremonii herbaty i doceniono jego oryginal-
ność w tej roli318. Tak więc także w tym przypadku autorytet chajina oraz 
status posiadaczy miały duży wpływ na uzyskanie przez dany przedmiot 
renomy meibutsu.

Jako ostatni element potrzebny do uzyskania statusu słynnego przed-
miotu można wskazać imię (nazwę, określenie), które jednak należy 
rozumieć jako pochodną pierwszej omawianej tu cechy  – oryginalno-
ści  – i jednocześnie jej istotne wzmocnienie (nazwanie obiektu prowa-
dziło do jego zaistnienia w świadomości społecznej). Nazwy meibutsu 
najczęściej nawiązywały do wyglądu przedmiotu, a więc jego unikatowości 
pod względem estetycznym, i miały odniesienie do świata przyrody. Rzadziej 

314 Ibidem, s. 16, 17, 44.
315 Ibidem, s. 19.
316 Ibidem, s. 16, 21.
317 S. Greenblatt, W stronę poetyki kultury..., s. 61.
318 Eguchi K., Chajin Oda..., s. 169.



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 179

zdarzały się nazwy nawiązujące do japońskich motywów poetyckich319, 
bóstw320, chińskiej klasyki321, czasem były to nazwy abstrakcyjne322.

W przypadku tsubo zwanego Matsushimą (Wyspy Sosnowe) nazwa nawią-
zywała do jednego z trzech najpiękniejszych widoków w Japonii – formacji wysp 
porośniętych sosnami w regionie Rikuzen w Tōhoku323. Liczne połyskujące
plamki pokrywające naczynie przywodziły na myśl wyspy324. Podobnie nazwa 
kociołka zwanego Hirakumo (Płaski Pająk) wzięła się z niecodziennego dese-
niu widocznego na jego górnej powierzchni, który przypominał pająka325.

Również kształt naczynia mógł wpłynąć na jego nazwę. Przykładem 
takiego meibutsu był kociołek Semehimo (Ściśnięty Sznurem), którego wlew 
był tak wąski, że wydawał się zwężony za pomocą powrozu326. Cały przed-
miot swym kształtem mógł także nasuwać skojarzenia z naturą. Na przykład 
należący najpierw do Nobunagi, a później do Rikyū pojemnik na trociczki 
Chidori przypominał lecącą siewkę (jap. chidori)327.

Oprócz ustalonych nazw własnych na określenie słynnych utensy-
liów używano także imion ich kluczowych właścicieli z grona chajinów. 
Do imienia dodawano określenia typu danego przedmiotu. Jako przykłady 
można przytoczyć kociołek Jōō Koarare328 lub pojemnik na zimną wodę 
Jōō Imogashira (kształt podobny do bulwy słodkiego ziemniaka)329 – oba 
meibutsu miały związek z Takeno Jōō i przez pewien czas do niego należały.

Podsumowując, warto po raz kolejny podkreślić unikatowość formy 
i nazwy oraz historię (łańcuch posiadaczy) jako kluczowe cechy meibutsu. 

319 Na przykład tsubo o nazwie Kisakata (Zatoka Słoni). Wyraz ten to poetycki epitet 
(makura kotoba), oznaczający w poezji typu waka prowincję Mutsu, leżącą na północno-
-wschodnim krańcu wyspy Honsiu (M. Melanowicz, Literatura..., s. 28; Yamanoue Sōjiki..., 
s. 22).

320 Na przykład tsubo o nazwie Sahohime (później błędnie przekształconej w Sawahime). 
Sahohime to jedno z żeńskich bóstw panteonu shintō odpowiadające za nadejście wiosny. 
Czczono je w Narze (ibidem, s. 21).

321 Na przykład kamień ozdobny Zansetsu (Śnieg Pozostały na Górskim Szczycie), 
którego nazwa nawiązywała do poezji chińskiej (ibidem, s. 28).

322 Na przykład tsubo o nazwie Sutego (Porzucone Dziecko), którego nazwa miała 
pochodzić od braku wyraźnie zarysowanego wlewu, który był także nazywany chi (pierś). 
Tsubo kojarzyło się zatem z dzieckiem odjętym od karmiącej matki (ibidem, s. 20).

323 Północno-wschodnia część wyspy Honsiu.
324 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 32–33; Yamanoue Sōjiki..., s. 17.
325 Kuwata T., Yamanoue Sōjiki..., s. 96.
326 Ibidem, s. 98.
327 Ibidem, s. 111.
328 Kociołki typu araregama wykonywano z brązu, a ich powierzchnia była pokryta 

gęsto rozmieszczonymi wypustkami.
329 Kuwata T., Yamanoue Sōjiki..., s. 97, 103.



180 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Niepowtarzalność tych przedmiotów sprawiała, że każdy z nich stanowił 
odrębną jednostkę mającą własną wartość  – choć była ona czysto uzna-
niowa i zwykle niewymierna. Unikatowość przedmiotów wpływała również 
na powstanie szczególnej więzi z ich właścicielami, którzy często ukrywali 
je przed światem. Role słynnych utensyliów w relacjach międzyludzkich 
zostaną omówione w następnym podrozdziale.

3.5.2. Słynne utensylia w komunikac ji społecznej

Niezwykłe, mające długą historię i niepowtarzalną nazwę słynne przed-
mioty herbaciane stanowiły najcenniejsze skarby swoich właścicieli. 
Często – zwłaszcza w przypadku mniej znanych osób – mogły zadecydo-
wać o ich być albo nie być w środowisku chajinów. Sōji pisał o bliżej nie-
znanym panu Shino:

Pan Shino zawsze trzymał to naczynie w ukryciu i głaskał je tak, jakby było [jego] 
dzieckiem i stąd też zaczęto je nazywać Nadeshiko [Pupilek]330.

Przywiązanie chajina do posiadanych utensyliów  – zwłaszcza naj-
cenniejszych meibutsu  – jest jedną z najważniejszych cech decydujących 
o roli, jaką przedmioty te odgrywały w relacjach między poszczególnymi 
osobami. Warto zatem podkreślić, że słynne utensylia, o których wiedziało 
całe środowisko chajinów, stanowiły de facto integralną część osobowości 
danej osoby jako człowieka herbaty oraz wyznaczały miejsce posiadacza 
meibutsu w hierarchii środowiska. Związek ten należy uznać za jeden z naj-
bardziej istotnych w ceremonii herbacianej. Przywiązanie chajina do jego 
utensyliów bywało nieraz tak wielkie, że nie chciał się z nimi rozstawać – 
nawet w obliczu zagrożenia towarzyszącego wojnom domowym. Jako 
przykład może posłużyć przypadek Matsunagi Hisahidego, który począt-
kowo wspierał Nobunagę, by ostatecznie zbuntować się przeciwko niemu. 
W roku 1577 Hisahide został okrążony przez wojska Nobunagi na zamku 
Shigisan w prowincji Yamato. W obliczu śmierci Hisahide zdecydował się 
podpalić zamek i popełnić samobójstwo. Zanim to jednak uczynił, posta-
nowił zadbać, aby jego najcenniejszy przedmiot herbaciany  – kociołek 
Hirakumo – nie dostał się w ręce Nobunagi331. Na żądanie Ody, aby oddał 
mu Hirakumo przed zniszczeniem zamku, Hisahide miał jakoby odpowie-
dzieć, że „nie odda mu ani kociołka, ani swojej siwej głowy”, a następnie 
kazał przywiązać sobie kociołek łańcuchem do szyi i napełnić go prochem. 

330 Yamanoue Sōjiki..., s. 229.
331 Eguchi K., Chajin Oda..., s. 155.



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 181

Hisahide chciał, aby naczynie zostało rozsadzone wybuchem już po jego 
rytualnym seppuku. Wszystko wskazuje na to, że tak się właśnie stało332. 
Co ciekawe, również jego ówczesny przeciwnik  – Nobunaga  – nie roz-
stawał się z większością swoich słynnych utensyliów. Dlatego też podzie-
liły one jego los w roku 1582, gdy  – podobnie jak wcześniej Hisahide  – 
Nobunaga został zmuszony do popełnienia samobójstwa w okrążonej 
przez przeciwników stołecznej świątyni Honnōji333. Świątynia spłonęła, 
a w pożarze przepadły także należące do Nobunagi meibutsu. Mniej znany 
jest przypadek Arakiego Murashigego, który  – zbuntowawszy się prze-
ciwko Nobunadze  – sprzymierzył się z rodem Mōri. Murashige poniósł 
klęskę, a jego ród i wasale zostali zdziesiątkowani. On sam jednak, mimo 
że ścigany przez przeciwników, nie zapomniał o zabraniu swoich cennych 
przedmiotów służących chanoyu. Co ciekawe, Murashige został później 
mnichem i spotykał się przy herbacie ze spadkobiercą politycznej pozycji 
Nobunagi – Hideyoshim334.

Warto się zastanowić, w jaki sposób i dlaczego kwestia posiadania 
słynnych utensyliów herbacianych stała się tak istotną częścią komunikacji 
między wojownikami oraz innymi członkami nieformalnego środowiska 
amatorów herbaty (zwłaszcza kupcami).

Zjawiskiem, które wiele mówi na temat roli meibutsu w komunikacji spo-
łecznej, jest tzw. polowanie na utensylia (meibutsugari). Termin ten odnosi 
się do rozpoczętego przez Nobunagę po wkroczeniu do stolicy w roku 1568 
intensywnego budowania kolekcji znanych przedmiotów służących ceremo-
nii herbaty. Przed zajęciem Kioto Nobunaga nie interesował się chanoyu 
i nie znał tej kultury. Nie miał także żadnych cenniejszych przedmiotów jej 
służących335. Po zetknięciu ze środowiskiem stołecznych chajinów doszedł 
jednak do wniosku, że słynne przedmioty uosabiają ich właścicieli i jako 
że dodają wartości w środowisku chajinów (a zatem w najwyższych kręgach 
społecznych), doskonale nadają się do roli symbolu jego nowej władzy.

Część utensyliów Nobunaga odkupował w zamian za kruszce lub ryż, 
ale wiele z nich otrzymał jako dary. Nierzadko oba typy transakcji były 
przez Odę wymuszane336. Przekazanie przedmiotów herbacianych ozna-
czało przedefi niowanie relacji między obiema stronami  – podarunki te 
należy traktować jako swego rodzaju deklaracje quasi-wasalnej podległości.

332 Kuwata T., Sadō no rekishi..., s. 86. Zachowały się także informacje na temat znisz-
czenia posiadanego przedmiotu jako sprzeciwu wobec propozycji wykupienia go przez inną 
osobę (A. Zalewska, Jak być chajinem..., s. 286–290).

333 Eguchi K., Chajin Oda..., s. 215–216.
334 Ibidem, s. 179.
335 Ibidem, s. 104.
336 Yabe Y., Chajin Toyotomi Hideyoshi..., s. 28.



182 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Za istotne przykłady tego typu działań można uznać złożenie darów 
Nobunadze pod koniec roku 1568 (tuż po zajęciu Kioto) przez Matsunagę 
Hisahidego oraz Imaia Sōkyū, którzy jeszcze przed zajęciem Sakai przez 
pana z Owari znaleźli się w jego obozie wojskowym i przekazali mu nale-
żące do nich cenne meibutsu. Hisahide sprezentował Nobunadze chińskie 
naczynie typu chaire o nazwie Tsukumo (Sitowie)337, Sōkyū zaś wyjątkowe 
tsubo Matsushima oraz naczynie typu nasu, którego właścicielem wcześniej 
był Takeno Jōō338. W ten nieformalny sposób Hisahide i Sōkyū stali się 
de facto wasalami Nobunagi. Co ciekawe, w roku 1577 Sokyū znów podaro-
wał meibutsu panu z Owari podczas „polowania” przeprowadzanego przez 
Nobunagę w Osace w okolicach świątyni Tennōji339. Wzmocniło to relacje 
między obiema stronami.

Shinchō kōki podaje informacje na temat tego, co i od kogo zdobył 
Nobunaga w 2. miesiącu 1569 roku:

Jako że Nobunadze nie brakowało złota, srebra, ryżu i pieniędzy, wydał nakaz 
dostarczania sobie słynnych chińskich przedmiotów. Na początku w Górnej Stolicy 
[uzyskał]:
[chaire] Hatsuhana [Młode Kwiaty] należące do Daimonjiyi,
Fuji [Wisteria] nasubi [od mnicha] Yūjōbō,

337 Nazwa nawiązywała do jednej z pieśni pod tytułem Tsukumo gami (Włosy z sitowia) 
zawartej w Opowieści z Ise (Ise monogatari) (Tsukumo nasu, w: Nihon kokugo daijiten...).

338 Shinchō kōki..., s. 88.
339 Eguchi K., Chajin Oda..., s. 151.

8. Czarka herbaciana, Korea, pierwsza połowa XVI w. (Th e Metropolitan Museum of Art).



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 183

bambusową łyżeczkę [ze świątyni] Hōōji,
[wazon] Kaburanashi340 [od] Ikegamiego Jokeia,
obraz Kari [Dzikie gęsi] od Sano [Haiyi?],
[wazon] Momozoko [od] Emury.
To wszystko341.

Podobny opis pojawił się w Shinchō kōki na wiosnę 1570 roku, czyli już po
wkroczeniu Nobunagi do Sakai i poczynionych w tym mieście poszukiwa-
niach „słynnych utensyliów, których nie sposób było ukryć przed światem”342.

Z czasem Nobunaga zaczął dbać o lepszy wybór utensyliów i w bar-
dziej rozbudowany sposób odwzajemniać podarunki. Kupcy z kolei mogli 
rywalizować o jego względy właśnie poprzez wręczanie mu utensyliów her-
bacianych. Na przykład stroniący początkowo od wiązania się z Nobunagą 
Sōgyū, który później jednak przeszedł na jego stronę, na początku 4. miesiąca 
1578 roku podarował mu swój ukrywany do tego czasu kociołek Miyaō343. 
Kupiec opisał to wydarzenie w Notatkach ze spotkań rodu Tennōjiya. Co cie-
kawe, poświęcił temu w swoim dzienniku jedynie lakoniczne stwierdzenie: 
„Podarowałem kociołek Miyaō” (Miyaō kama shinjō), nie wspomniał nawet 
o tym, komu przedmiot został oddany. Jedynie grzecznościowa forma shinjō 
sugeruje osobę dostojną. W kolejnym wpisie przypadającym na następny 
dzień Sōgyū zanotował, że otrzymał list z czerwoną pieczęcią (goshuin) oraz 
zapłatę za przedmiot w wysokości 50 sztuk złota. Także tutaj tylko użyte 
przez Sōgyū formy honoryfi katywne sugerują, że chodziło o Nobunagę344. 
W tym samym czasie pan z Owari otrzymał inny przedmiot od wpływo-
wego kupca z Sakai Aburayi Jōyū (?–1579). Zapłata z pewnością stanowiła 
dla Sōgyū powód do satysfakcji, należy jednak podkreślić, że miała tu także 
miejsce charakterystyczna rywalizacja między oboma kupcami o wpływy przy 
suwerenie. Nobunaga otrzymał bowiem wtedy dwa przedmioty, porównał 
je i wybrał ten ofi arowany przez Sōgyū, a dar od Aburayi odesłał właści-
cielowi345. Warto więc w tym miejscu podkreślić, że początkowe zaintere-
sowanie Nobunagi ceremonią herbacianą – a w szczególności zbieraniem 
słynnych utensyliów – stanowiło wyraźny sygnał dla wpływowych kupców 

340 Typ wazonu o szerokim otworze i wąskiej części dolnej.
341 Shinchō kōki..., s. 96–97.
342 Ibidem, s. 104–105.
343 Nazwa pochodzi od nazwiska wcześniejszego właściciela, aktora teatru nō – Miyaō 

Dōsana (Miyaō Dōsan, w: Nihon jinmei daijiten...).
344 Sōgyū użył między innymi ketsuji – celowego odstępu (luki w tekście) przed wyrazami 

odnoszącymi się do osób dostojnych, w tym przypadku przed wyrazem goshuin (Tennōjiya 
kaiki..., t. 7, s. 281).

345 Eguchi K., Chajin Oda..., s. 168.



184 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

z Kioto i Sakai. To oni bowiem posiadali najcenniejsze okazy, które zaczęły 
zasilać jego kolekcję. Utensylia cieszące się największym powodzeniem 
w środowisku chajinów, do tego czasu budujące prestiż posiadaczy z war-
stwy kupieckiej, w miarę umacniania się władzy Nobunagi i Hideyoshiego 
zaczęły stopniowo przechodzić w ręce tych dwóch wojowników.

O rywalizacji, która zapanowała między kupcami o względy suwerena, 
może świadczyć wpis Sōgyū już z 3. miesiąca 1574 roku. W kontekście spo-
tkania u Nobunagi zorganizowanego dla kupców z Sakai (Sakaishū) Sōgyū 
najpierw podkreślił, że pan spotkał się z nim niejako na prywatnym spo-
tkaniu (hitori ni ocha kudasare), a następnie dopisał na marginesie dodat-
kową, lecz istotną z jego punktu widzenia informację, że herbatę podano 
mu w koreańskiej czarce, którą podarował Nobunadze inny wpływowy 
kupiec  – Beniya Sōyō346. Warto dodać, że właśnie podczas tego spotka-
nia wykrystalizowała się grupa kupców, którzy później zostali mistrzami 
Nobunagi i Hideyoshiego – Rikyū, Sōkyū i właśnie Sōgyū.

Mechanizm, w którym dary ze znanych utensyliów herbacianych skła-
dane suwerenowi stawały się symbolem uprzywilejowanych związków, 
często można znaleźć także w relacjach między wojownikami. Wręczanie 
meibutsu suwerenowi może być w pewnym stopniu porównane do zwy-
czaju przekazywania na dwór pana zakładników, aby w ten sposób dowieść 
swojej lojalności. Znane są także przypadki zwracania utensyliów poprzed-
nim właścicielom.

Ofi arowanie cennych przedmiotów herbacianych suwerenowi poza 
wyrażeniem chęci wejścia w zależność przez nowe osoby mogło wyrażać 
także przeprosiny i ubolewanie z powodu wcześniejszej niesubordynacji 
lub nawet zdrady. Meibutsu używano więc również jako narzędzi pod-
czas działań zmierzających do zawieszenia broni lub zażegnania jakiegoś 
konfl iktu. Nawet Nobunaga stosował  tę metodę, np. chcąc pogodzić się 
z Kennyo (1543–1592), opatem świątyni Honganji, podarował mu dwa 
cenne przedmioty347.

Takie właśnie podłoże miał konfl ikt między Akizukim Tanezanem 
(1545–1596) a Sōshitsu o ceramiczny pojemnik na herbatę typu katatsuki 
o nazwie Narashiba. Warto szczegółowo omówić tę sytuację, ponieważ 
rzuca ona światło nie tylko na komunikacyjne funkcje słynnych utensyliów 
i złożoność roli meibutsu przekazywanych jako dary wasalne, lecz także 
na pozycję kupca względem wojowników.

Narashiba została zaliczona przez Yamanouego Sōjiego do trzech naj-
cenniejszych pojemników na herbatę typu katatsuki w Japonii (pozostałe 

346 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 195–196.
347 Kennyo, w: Kokushi daijiten... Por. Takemoto C., Shokuhōki no chakai..., s. 35.



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 185

pojemniki to Nitta i Hatsuhana)348. Narashiba należała do Sōshitsu, lecz 
można podejrzewać, że od początku przykuwała uwagę okolicznych wojowni-
ków. Pierwszym zachowanym świadectwem takiego zainteresowania jest list, 
który Sōshitsu otrzymał od Ōtomo Sōrina 28. dnia 12. miesiąca 1578 roku:

Specjalnie wysyłam posłańca. [...] Prosiłem Cię w zeszłym roku o Narashibę 
i wtedy mi odmówiłeś. Być może teraz nie byłoby z tym problemu? To dla mnie 
bardzo ważne, aby na pewno udało się to zorganizować. Co do szczegółów, to jako 
że przekażą je Sōjin [Yoshihiro Shigenobu] i [Ikebe] Sōgen, będzie [okazja] się 
porozumieć. Na pewno nadchodzącej wiosny znów kogoś wyślę i wtedy szczegó-
łowo to wyjaśnię. Uszanowanie349.

Z powyższego listu dowiadujemy się, że Sōrin przynajmniej od 1577 roku 
prosił Sōshitsu o przekazanie mu słynnego przedmiotu (najpewniej 
za odszkodowaniem w jakiejś postaci). Sōshitsu opierał się jednak i nie 
oddał Narashiby, ponieważ była dla niego  – jako chajina  – zbyt cenna. 
Shigenobu i Sōgen, posłańcy Sōrina, tego samego dnia przekazali Sōshitsu 
także własny list, w którym podkreślali determinację swojego pana w kwe-
stii zdobycia pojemniczka:

Specjalnie piszemy list. Co się tyczy Narashiby, to od zeszłego roku [Sōrin] poleca, 
aby mu ją dostarczyć. Ciągną się związane z tym komplikacje. Jako że dla nikogo nie 
jest tajemnicą, że [Sōrin] pragnie [Narashiby] już od jakiegoś czasu, [jego] życzeniem 
jest, by się to udało zgodnie z [Twoimi] zdolnościami. Ponieważ [Sōrin] przebywa 
w odległej prowincji i obaj nie macie pola manewru, prosi, aby tym razem udało się 
załatwić sprawę do końca. [Sōrin] na poczet [uzyskania Narashiby] przesyła tsubo 
Shigashiba oraz 40 kanme w gotówce. Zeszłej wiosny odbyła się rozmowa w celu 
załatwienia tej sprawy, więc [dobrze], żeby nie było tu żadnych nieporozumień. 
Należy to sprawnie załatwić bez żadnych zaniedbań. Uszanowanie350.

Problem relacji między kupcami i wojownikami zostanie omó-
wiony w następnym rozdziale. W tym miejscu warto jedynie zarysować 
ukazany na tle Narashiby układ sił w Hakacie. Nie ulega wątpliwości, 
że w roku 1578 Sōshitsu udało się oprzeć namowom daimyō i jego otocze-
nia, co się wiązało z rezygnacją z sowitej zapłaty za naczynie351. Wyraźnie 
ukazuje to relację między obiema stronami, w której autorytet, a więc 
i wola Sōrina nie stanowiły wystarczająco silnego nacisku na wpływowego 
kupca. Sōshitsu miał tak mocną pozycję, że mógł odmówić lokalnemu 

348 Nazwę Nitta można tłumaczyć jako Nowe Pole. Yamanoue Sōjiki..., s. 69.
349 Shoka shojō nado..., s. 7.
350 Ibidem.
351 K. Hiromoto, Chanoyu in Hakata..., s. 106–107.



186 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

panu. Najprawdopodobniej tego rodzaju konfl ikt między Nobunagą i kup-
cami z Sakai nie byłby możliwy. Gdy w 1581 roku Nobunaga zwrócił Sōgyū 
słynne chaire o nazwie Bunrin, o które wcześniej poprosił, kupiec z Sakai 
uznał, że roczne przetrzymywanie przez suwerena pojemnika stanowiło 
karę wymierzoną bezpośrednio w niego352.

Problemy związane z posiadaniem Narashiby nie skończyły się jednak 
dla Sōshitsu w 1578 roku. Na kartach Pamiętnika rodu Shimai czytamy, 
że kolejny samuraj chętny do przejęcia pojemniczka pojawił się na jesieni 
1587 roku. Wojownikiem tym okazał się Akizuki Tanezane, syn kasztelana 
zamku Koshozan w prowincji Chikuzen353. Początkowo Tanezane walczył 
przeciwko rodowi Ōtomo (między innymi jako stronnik klanów Mōri 
i Shimazu). W omawianej tu sytuacji kluczowa była dopiero jego opozycyjna 
postawa podczas pacyfi kacji Kiusiu przez Hideyoshiego w roku 1587. Opór 
Tanezanego został jednak szybko przełamany, co zmusiło go do ucieczki. By 
pokazać, że wycofuje się z walk, wstąpił do stanu mnisiego i jeszcze w tym
samym roku zaczął szukać porozumienia z Hideyoshim. Zgodnie z opisa-
nym wyżej zwyczajem, szukając przebaczenia, Tanezane postanowił podaro-
wać kanclerzowi wyjątkowo cenny słynny przedmiot herbaciany w postaci 
należącej do Sōshitsu Narashiby. Kupiec z Hakaty bardzo dokładnie opi-
sał pierwszą rozmowę na ten temat z przybyłym do niego posłańcem, 
co dowodzi, jak duże znaczenie przywiązywał do kwestii tego pojemnika 
i jak dotkliwym ciosem była jego ostateczna utrata:

6. dnia 9. miesiąca [1587 roku] pan Akizuki Tanezane napisał do mnie w liście, 
że chciałby otrzymać posiadany przeze mnie pojemnik na herbatę Narashiba. 
Odpowiedziałem, iż otrzymawszy polecenie [przekazania mu] pojemnika na herbatę 
Narashiba, mógłbym mu się podporządkować, gdyby istniał jeszcze jeden taki przed-
miot w Japonii. Ponieważ jednak nie ma żadnego [innego] przedmiotu tego rodzaju, 
przekazałem posłańcowi, że odmawiam. Mimo tego przyszedł do mnie kolejny 
posłaniec i tym razem ustnie oznajmił, że [pan Tanezane] życzy sobie otrzymać 
Narashibę. [Pan Tanezane przyjął do wiadomości, że] nie zgodziłem się na to i dalej 
się nie zgadzam, lecz zapytał, czy nie przystanę na to, [wiedząc, że pan Tanezane] 
niedługo przygotuje zbrojnych i zabierze [Narashibę] siłą. Zapytałem posłańca, czy 
nie uważa za naprawdę oburzające, że [pan Tanezane] pragnie mojego skarbu i chce 
go zabrać siłą, gdy [sprawa] nie idzie po jego myśli. Niedługo będzie to już można 
uznać za zachowanie niemoralne. Zapytałem posłańca, czy uważa, że wszystko 
pozostaje tak, jak przedtem. Posłaniec nie potrafi ł mi odpowiedzieć. Wielokrotnie 
powtórzyłem prośbę o wybaczenie mi w tej sprawie i odesłałem posłańca.
Tak więc gdy [podczas swoich kolejnych odwiedzin] pan Tanezane miał już wycho-
dzić, a ja podarowałem mu herbatę, własnoręcznie ukradł stojące we wnęce naczy-

352 Eguchi K., Chajin Oda..., s. 199–200.
353 Akizuki Tanezane, w: Kokushi daijiten...



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 187

nie na herbatę Narashiba i zabrał je ze sobą, wychodząc. Gdy się okazało, że pan 
Tanezane ma przejąć kontrolę nad Hakatą, spaliłem swoją chatkę herbacianą. 
[Akizuki Tanezane] wspomniał o powyższym upragnionym naczyniu na herbatę, 
gdy Pan Kanclerz [Hideyoshi] stał w [prowincji] Satsuma z obozem wojskowym 
i odkładał w czasie uznanie pana Tanezanego za swojego sojusznika. [Pan] Tanezane 
poprosił, aby w Panu Kanclerzu nie zwyciężyło to [nieprzychylne wobec niego] 
uczucie i [wsparł swoją prośbę] podarowaniem mu przedmiotu [tj.  Narashiby], 
który już nigdy nie będzie miał sobie podobnych w Japonii. Powiedział, że czyni to, 
aby wszystko [między nimi] naprawić. Przez to jednak, że zabrał mi [Narashibę], 
zrobił mi [wielką] przykrość354.

Sōshitsu twierdził, że około półtora roku po stracie Narashiby zastana-
wiał się nad przedłożeniem Hideyoshiemu całej sprawy i złożeniem zaża-
lenia na sposób, w jaki naczynie zostało mu odebrane przez Tanezanego. 
Ostatecznie jednak zrezygnował z tego pomysłu. Jeżeli wierzyć, że rzeczy-
wiście się nad tym zastanawiał, zapewne górę wzięła chęć oszczędzenia 
zamieszania i wstydu, którego musiałby doznać Hideyoshi, gdyby sprawa 
kradzieży, a następnie przekazania mu w darze przedmiotu przedostała się 
do opinii publicznej. Wydaje się mało prawdopodobne, aby Hideyoshi nie 
wiedział lub choćby nie domyślał się, w jaki sposób jedno z najbardziej zna-
nych naczyń w Japonii znalazło się w jego rękach. Innymi słowy, Narashiba 
z jednej strony była darem Tanezanego, który chciał uzyskać przebaczenie 
od kanclerza355, z drugiej jednak można ją uznać także za dar Sōshitsu dla 
Hideyoshiego. Między innymi właśnie dzięki pośredniemu dostarczeniu 
Hideyoshiemu tego słynnego przedmiotu również kupiec z Hakaty znalazł 
się w obozie politycznym suwerena.

Interpretację tę potwierdzają dwie wzmianki w dokumentach rodu 
Shimai. W pierwszej z nich odebranie Narashiby zostało opisane jako jedno 
z kluczowych wydarzeń z życia Sōshitsu, o którym jego rodzina mogła przez 
pokolenia czytać w Genealogii356. Być może w ten sposób autorzy tekstu 
starali się uwydatnić krzywdę, która spotkała ród, jednocześnie jednak pod-
kreślali, że to do Sōshitsu należał ten bezcenny przedmiot herbaciany, zanim 
stał się jednym z głównych skarbów Hideyoshiego. Drugą wzmiankę o moty-
wach postępowania kupca znajdujemy w pisanym po latach Pamiętniku 
rodu Shimai. Co ciekawe, Sōshitsu starał się wytłumaczyć swoją bierność 
w sprawie odzyskania praw do Narashiby naradą z Sōtanem:

354 Shimaishi nenroku..., s. 92.
355 Warto dodać, że oprócz Narashiby Tanezane podarował wówczas Hideyoshiemu 

także 100 ryō w złocie, majątek o wartości 2000 koku oraz przekazał swoją córkę jako 
zakładniczkę (K. Hiromoto, Chanoyu in Hakata..., s. 107).

356 Shimaike keizu..., s. 104.



188 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

[...] zasięgnąłem rady [Kamiyi] Sōtana. Ponieważ [poradził mi], że nie powinie-
nem mówić [kanclerzowi] o niegodziwości pana Tanezanego, zadecydowaliśmy, 
żeby mu o tym nie wspominać357.

Przekazywane dobrowolnie lub wymuszane na kupcach utensylia her-
baciane z czasem zaczęły składać się na coraz większe zbiory wpływowych 
wojowników, a zwłaszcza kolejnych suwerenów – Nobunagi i Hideyoshiego. 
Najczęściej przedmioty te przez pewien czas pozostawały u nowych właści-
cieli, aby następnie zostać podarowane innym osobom – głównie wasalom 
i sojusznikom. Obieg meibutsu między wojownikami (jak również kup-
cami) można rozumieć jako przejaw komunikacji społecznej, a w węższym 
znaczeniu odwzorowanie złożonych relacji zależności między suwerenem 
a jego obozem politycznym.

Słynne przedmioty należące do Nobunagi i Hideyoshiego trzeba uznać 
za symbole ich władzy. Dlatego ich kolekcje meibutsu można porównać 
do puli władzy (waluty prestiżu), do której obaj mogli sięgać, aby zgod-
nie z własnym zapotrzebowaniem politycznym przekazać część swojego 
autorytetu i tym samym podnieść pozycję obdarowywanych osób zależ-
nych od siebie. Warto zauważyć, że gdy w ostatnich dniach roku 1577 
Nobunaga zrezygnował z przewodnictwa w rodzie Oda na rzecz swojego 
najstarszego syna i następcy Nobutady, przekazał mu zarząd nad prowin-
cjami Owari, Mino, nad zamkiem w Gifu, jak również posiadane przez 
siebie złoto, srebro oraz pamiątki rodzinne (np. miecze). Nie sprezento-
wał jednak synowi większości swojej kolekcji utensyliów herbacianych  – 
oddał mu zaledwie 11 przedmiotów. W sposób symboliczny i zrozumiały 
dla ówczesnych elit politycznych podkreślił tym samym, że realna władza 
pozostała jednak w jego rękach. Ten epizod stanowi także cezurę między 
etapem zbierania przez Nobunagę meibutsu, a okresem, w którym zaczęło 
przeważać ich rozdawanie358.

Warto w szerszym kontekście zastanowić się nad podłożem i znacze-
niem tego sposobu komunikacji stosowanego przez Nobunagę. W pierw-
szym okresie popularności ceremonii herbacianej wśród elit japońskich 
najcenniejsze, cieszące się największym prestiżem przedmioty znajdowały 
się w posiadaniu najwyższych kręgów arystokracji wojskowej ze stolicy, 
z siogunami z rodu Ashikaga na czele. Innymi słowy, hierarchia spo-
łeczno-polityczna pokrywała się z hierarchią w świecie chanoyu, wyrażoną 
 symbolicznie przez skumulowanie najważniejszych meibutsu w rękach sio-
guna i jego najbliższego otoczenia (w tym kompanionów artystycznych). 

357 Shimaishi nenroku..., s. 93.
358 Eguchi K., Chajin Oda..., s. 199–136.



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 189

Wraz z zaognianiem się konfl iktu wewnętrznego w kraju i osłabieniem 
władzy siogunów utensylia herbaciane rozproszyły się po Japonii i w dużej 
mierze trafi ły do wpływowych kupców i mieszczan ze stolicy oraz Sakai 
(dokąd wielu z nich przeniosło się podczas wojny ery Ōnin). Przyczyn 
tego zjawiska można dopatrywać się w tym, że okres wojen domowych, 
który rozpoczął się w ostatnich dekadach XV wieku najmocniej dotknął 
stołeczną arystokrację wojskową, podczas gdy kupcy nierzadko potrafi li 
czerpać korzyści z konfl iktu dzięki dostarczaniu zwaśnionym stronom stra-
tegicznych towarów359. Rozwój działalności handlowej i kumulacja kapitału 
z jednej strony oraz walki między starymi rodami samurajskimi z drugiej 
pomagały w przechodzeniu przedmiotów w ręce wpływowych kupców.

Wraz z umacnianiem się władzy Nobunagi nad centralną Japonią, 
a zwłaszcza stolicą i Sakai, rozpoczął się jednak ponowny proces kumulo-
wania meibutsu przez osobę stojącą na szczycie ówczesnej hierarchii woj-
skowej i politycznej. Nie ulega bowiem wątpliwości, że dla Nobunagi – nie-
znającego się początkowo na chanoyu – proces kolekcjonowania meibutsu 
nie różnił się zasadniczo od zbierania mieczy oraz innego typu uzbroje-
nia, którym obdarowywał później swoich wasali360. Istotną różnicę stano-
wił jednak wymiar symboliczny. Kolekcjonowanie i posiadanie słynnych 
utensyliów było wcześniej typowe dla siogunów, co w sposób symboliczny 
zbliżało Nobunagę do tej pozycji. Interpretację tę potwierdza postępowanie 
pana z Owari wobec niezwykłego w skali Japonii (a także Azji) meibutsu 
znajdującego się w świątyni Tōdaiji w Narze. Był nim półtorametrowy
ważący około 13 kilogramów kawałek wonnego drewna aloesowego o nazwie 
Ranjatai, który został sprowadzony do Japonii w VIII wieku, by później 
stać się jednym z największych skarbów w przechowującym cesarskie 
wota przyświątynnym skarbcu Shōsōin361. Drewno to uważano za tak 
cenne, że przechowywano je w ukryciu i nie używano go. Późną wiosną 
1574 roku, otrzymawszy wcześniej zgodę cesarza, Nobunaga wysłał do świą-
tyni oddział około 100 ludzi z żądaniem wydania drewna. Mimo począt-
kowych oporów mnichów kolejni wysłannicy z Shibatą Katsuiem na czele 
wynieśli Ranjatai ze skarbca Shōsōin i dostarczyli suwerenowi, który bawił 
wówczas na zamku Tamon’yama nieopodal Nary. Po otrzymaniu drewna 
Nobunaga wyciął z niego kawałek w kształcie kwadratu o boku równym 
około 3 cm. Nieprzypadkowo ostatnią osobą, która zrobiła coś podobnego, 
był siogun Ashikaga Yoshimasa. Usunął on kawałek drewna w roku 1464362. 

359 Sasaki G., W.B. Hauser, Sengoku Daimyo..., s. 142.
360 Eguchi K., Chajin Oda..., s. 104, 189.
361 Ibidem, s. 106–108; U. Mach, Kadzidło..., s. 271–272.
362 Eguchi K., Chajin Oda..., s. 110–111.



190 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

Po ponad 100 latach Nobunaga uważał się za najważniejszego wojownika 
oraz mecenasa sztuki i symbolicznie zakomunikował to swoim wasalom 
i przeciwnikom w całym kraju.

Zebrane przez Nobunagę i Hideyoshiego kolekcje słynnych utensy-
liów stanowiły zatem symboliczną emanację ich władzy i jednocześnie jej 
abstrakcyjną pulę, którą mogli swobodnie dysponować. Pan, przekazując 
meibutsu swoim wasalom, realizował konkretne cele polityczne. Należało 
do nich przede wszystkim utrzymanie kontroli nad zależnymi wojownikami 
poprzez przekazywanie nagród za szczególne osiągnięcia i zasługi. Najhojniej 
obdarowywani byli zwykle najbliżsi wasale i sojusznicy Nobunagi. Hideyoshi 
otrzymał od niego łącznie 12 przedmiotów, głównie za wysiłki wojenne 
w regionie Chūgoku363 (jednorazowo 8 przedmiotów). Każdy z okazów
był innego typu. Mniejszą liczbę meibutsu (po 5) otrzymali Akechi Mitsuhide 
i Niwa Nagahide (1535–1585). W przypadku Nagahidego wiemy, że przed-
mioty (czarka, obraz, chaire, tsubo i tusz) stanowiły nagrody za zwycięstwa 
wojenne oraz za wysiłki organizacyjne podczas budowy zamku w Azuchi.

Symboliczne znaczenie meibutsu widać także na poruszanym wyżej przy-
kładzie przekazania przez Nobunagę przewodnictwa w rodzie Oda synowi 
Nobutadzie. 28. dnia 12. miesiąca 1577 roku Nobutada otrzymał od ojca 
11 przedmiotów – podobnie jak w przypadku darów dla Hideyoshiego każdy 
innego typu364. Prawdopodobnie także tego rodzaju rozwiązanie niosło ze 
sobą znaczenie symboliczne. Zarówno Nobutada (główny spadkobierca 
schedy i rodzony syn Nobunagi), jak i Hideyoshi (najbardziej zaufany 
dowódca i de facto spadkobierca schedy po nim) dzięki otrzymaniu znacz-
nej liczby różnych przedmiotów stawali się samowystarczalni w zakresie 
organizowania spotkań herbacianych z użyciem meibutsu symbolizujących 
władzę Nobunagi i potencjalne następstwo na szczycie hierarchii wojskowej.

W tym kontekście warto dodać, że Nobunaga ograniczał możliwo-
ści organizowania spotkań herbacianych przez swoich wasali. Stanowiło 
to sposób kontroli nad ich kontaktami politycznymi. W liście z 12. miesiąca 
1581 roku Hideyoshi pisał, że otrzymał zgodę Nobunagi na zorganizowa-
nie spotkania, mimo że ogólnie było to zabronione (onchanoyu onseidō 
to iedomo, wareware wa men okare)365. Zdanie to leży u podstaw tezy, 
iż Nobunaga posługiwał się wobec swoich wasali mechanizmem wydawania 
zgód na organizowanie tzw. spotkań za pozwoleniem (yurushi chakai)366. 

363 Region w zachodniej części wyspy Honsiu.
364 Takemoto C., Shokuhōki no chakai..., s. 32–34.
365 Taką interpretację zaproponował Kuwata Tadachika i została ona ogólnie przyjęta 

przez badaczy (ibidem, s. 23).
366 Ibidem, s. 27–32.



 3.5. Słynne utensylia herbaciane 191

Podobna akceptacja suwerena oznaczała dla wojownika duże wyróżnie-
nie. Wasale i sojusznicy organizujący spotkania za aprobatą Nobunagi 
posługiwali się w ich trakcie utensyliami podarowanymi przez suwerena. 
Wierzono, że ofi arodawca przedmiotów, a więc suweren, jest wówczas 
obecny podczas spotkania. Z kolei z politycznego punktu widzenia nie 
tylko podkreślało to w oczach ich gości związki zaufania między Nobunagą 
i gospodarzem, lecz także miało moc przyciągającą do obozu politycznego 
suwerena. Najprawdopodobniej tego rodzaju charakter miały uroczyste spo-
tkania zorganizowane przez Akechiego Mitsuhidego, na które zaproszano 
głównie kupców. W 1578 roku gośćmi Mitsuhidego byli Sōgyū, Zeniya 
Sōtotsu oraz niejaki Dōze (być może z rodu Kageyu). W pierwszym zdaniu 
wpisu odpowiadającego temu wydarzeniu Sōgyū zaznaczył w dzienniku, 
że zaprezentowany podczas spotkania kociołek Hakkaku (Ośmiokąt) został 
podarowany Mitsuhidemu właśnie przez Nobunagę. Także w przypadku 
zawieszonego wówczas w tokonomie obrazu Tsubaki (Kamelia) autorstwa 
Mu Qi Sōgyū dopisał na marginesie, że stanowił on „podarunek od Jaśnie 
Pana” (Uesama yori hairyō). W dalszej części długiej noty pojawił się trzeci 
przedmiot podarowany przez Nobunagę  – stolik Ryū (Smok)367. Drugie 
tego rodzaju spotkanie odbyło się na początku roku 1582. Poza Mitsuhidem 
wzięli w nim udział Sōgyū oraz Sōshitsu. Także w tym przypadku Sōgyū 
dopisał na marginesie opisu utensyliów, że kociołek Hira (Płaski) został 
sprezentowany Mitsuhidemu przez Nobunagę368.

Także opisywana w poprzednim podrozdziale wielka ceremonia herbaty 
w Kitano wpisuje się w tego rodzaju model komunikacji. Poprzez ustawie-
nie słynnych utensyliów w pawilonach, w których Hideyoshi, Rikyū, Sōgyū 
i Sōkyū nalewali herbatę gościom, suweren Japonii prezentował autorytet 
swojej władzy i starał się przyciągnąć gości do własnego kręgu politycz-
nego. Jednocześnie liczba utensyliów przy każdym z gospodarzy w jasny 
sposób świadczyła o ich hierarchii. Ponieważ zachowane świadectwa nie są 
zgodne co do liczby meibutsu, należy posłużyć się przybliżeniem. Pawilon 
Hideyoshiego udekorowano prawdopodobnie 14 słynnymi utensyliami. 
O jedno mniej znajdowało się w pomieszczeniu Rikyū. W przypadku 
Sōgyū i Sōkyū liczby te wynosiły prawdopodobnie odpowiednio 10 i 11369. 
W przypadku wielkiej ceremonii w Kitano meibutsu wykorzystano nie tylko 
jako dekorację, lecz także podawano w nich herbatę gościom, co wzmac-
niało symboliczny efekt spotkania. Użycie ich stanowiło jeden z podstawo-
wych celów Hideyoshiego – warto przypomnieć, że informacja, iż suweren

367 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 272.
368 Ibidem, s. 358. Por. Takemoto C., Shokuhōki no chakai..., s. 34.
369 Hideyoshi no chiryaku..., s. 134–135.



192 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

„weźmie ze sobą wszystkie słynne utensylia herbaciane i przygotuje je do
oglądania przez tych, którzy będą mieli taką wolę”, stanowiła część pierw-
szego punktu zaproszenia na wielką ceremonię. Istotna jest wiadomość, 
że Hideyoshi zdecydował się na pokazanie wszystkich (nokorazu) słynnych 
przedmiotów. W kolejnych punktach obwieszczenia podkreślił również, 
że utensylia „chce pokazać także osobom z dalekich prowincji”, a nawet 
przybyszom z Chin370.

Podsumowując kwestię wykorzystywania słynnych utensyliów w komu-
nikacji społecznej, warto się zastanowić, jakie role odgrywała wtedy 
interesująca nas grupa kupców. Wydaje się, że świadectwa źródłowe 
w wystarczającym stopniu dowodzą, iż kupcy stanowili integralną i nie-
zbędną część systemu wymiany darów opartego na słynnych utensyliach 
herbacianych i tworzenia ich kolekcji. To za sprawą rozwijanej przez 
nich kultury herbaty Nobunaga zastosował wobec swoich wasali zainte-
resowanych (często raczej koniunkturalnie) herbatą system symbolicznej 
wymiany i dysponowania darami, którego celem było wzmocnienie więzi 
wasalnych, podniesienie prestiżu suwerena oraz budowa obrazu nowego 
pana Japonii nawiązującego do postaci Ashikagi Yoshimasy. Rola kupców 
nie ograniczała się jednak tylko do dostarczania Nobunadze, a później 
także Hideyoshiemu, słynnych utensyliów. Zostali oni włączeni w system 
wymiany także jako odbiorcy darów, ponieważ suwerenom zależało na ich 
poparciu (zob. podrozdział 4.2.2.). Dlatego wśród osób obdarowanych
przez Nobunagę częściami wyciętego kawałka Ranjatai znaleźli się Rikyū 
oraz Sōgyū371.

Nie ulega wątpliwości, że ponowne kumulowanie władzy w rękach 
suwerenów wojskowych i wynikający z niego proces przechodzenia wielu 
meibutsu w posiadanie najpierw Nobunagi, a następnie Hideyoshiego 
dotknęło kupców-chajinów. Warto podkreślić, że polowania na utensylia 
stanowiły wynik, a nie przyczynę zmian w strukturze elity polityczno-spo-
łecznej centralnej Japonii. Przed wzrostem potęgi Nobunagi hierarchia 
posiadaczy utensyliów pokrywała się z układem autorytetów w gronie cha-
jinów zgodnie z opisanym wcześniej zasadami (zob. podrozdziały 3.2. oraz 
3.3.2.). Pojawienie się nowej siły jednoczącej kraj i nawiązującej w prze-
kazie publicznym do najbardziej szanowanych siogunów z rodu Ashikaga 
szybko przełożyło się na odpływ słynnych utensyliów z rąk kupców w ręce 
Nobunagi, a później Hideyoshiego. Hierarchia utensyliów zaczęła coraz 
bardziej pokrywać się z hierarchią społeczno-polityczną  –  podobnie jak 
za czasów Yoshimasy.

370 Shiryō hen..., s. 34.
371 Takemoto C., Shokuhōki no chakai..., s. 33–35.



 3.6. Podsumowanie 193

Mimo że hierarchię utensyliów stworzyli kupcy, zmieniający się układ 
polityczny okazał się znacznie silniejszy i zdolny do przebudowania zależ-
ności w świecie herbaty zgodnie z własnymi zasadami. Wyraźnie ukazują 
to zjawisko Zapiski Yamanouego Sōjiego, spisane w dobie uzyskiwania 
przez Hideyoshiego kontroli nad całym krajem (w 1588 roku). Wydaje 
się, że podstawowym kryterium stworzenia hierarchii przedmiotów her-
bacianych stanowił dla Sōjiego prestiż poszczególnych meibutsu, a nie ich 
właścicieli. Można tak sądzić, ponieważ przedmioty należące do Nobunagi 
lub Hideyoshiego nie zawsze pojawiały się na pierwszych miejscach list 
kolejnych typów utensyliów372. Mimo to pierwsze pozycje w większości 
kategorii przedmiotów zajmowały utensylia, które należały do suwerenów 
(wliczając w to także te, które spłonęły w świątyni Honnōji wtedy, gdy 
w pożarze zginął Nobunaga)373. Grupa kupców jako właścicieli słynnych 
utensyliów jest w Zapiskach dość liczna, co sugeruje, że mimo przejęcia naj-
ważniejszych okazów przez wojowników dysponowała ona wciąż sporą liczbą 
znanych utensyliów. Nie ulega jednak wątpliwości, że większość cennych 
meibutsu, które pozostały w rękach kupców, należała do najważniejszych 
chajinów związanych z Nobunagą i Hideyoshim, a więc do Rikyū, Sōgyū 
i Sōkyū. Wraz z kumulacją władzy w rękach obu suwerenów to głównie 
współpracujący z nimi chajinowie za sprawą Nobunagi i Hideyoshiego sta-
wali się właścicielami niektórych, mniej ważnych meibutsu. Problem zależ-
ności między obiema grupami, której wyrazem jest niniejsza prawidłowość, 
zostanie dokładniej omówiony w następnym rozdziale.

3.6. Podsumowanie

Na podstawie powyższych rozważań można uznać, że w drugiej połowie 
XVI wieku ceremonia herbaty stanowiła jeden z najważniejszych środków 
komunikacji społecznej wśród japońskich elit. Miała ona także własny język 
symboliczny, na który składały się rozpoznawalne przez członków grupy 
znaczenia, wartości czy hierarchie przypisywane różnym jej elementom 
(ideom, zachowaniu, rytuałom, utensyliom itd.). Dzięki wysokiej często-
tliwości codziennych spotkań chanoyu była dobrym sposobem na umac-
nianie oraz poszerzanie przez kupców swoich sieci społecznych – nie tylko 
we własnym gronie, lecz także wśród wojowników, mnichów i arystokracji. 
Pomagały im zarówno wiedza o skomplikowanych czynnościach towa-
rzyszących rytuałom, jak i atmosfera spotkań, stanowiących odizolowane 

372 Yamanoue Sōjiki..., s. 58–59, 73–74, 76 i in.
373 Ibidem, s. 16–22, 38, 63–65, 69, 79–80 i in.



194 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych

od codzienności osobiste ceremonie o nieraz ekskluzywnym charakterze. 
Przykładem tego procesu jest pobyt Kamiyi Sōtana w regionie stołecznym 
i jego stopniowe wchodzenie  – właśnie poprzez spotkania herbaciane  – 
w lokalne środowisko kupców oraz związanych z nimi przedstawicieli 
innych grup społecznych (zwłaszcza wojowników). Nie ulega wątpliwości, 
że zainteresowanie ceremonią herbaty stanowiło istotne spoiwo społeczno-
ści kupieckiej obu miast oraz szansę na rozszerzanie kontaktów.

Dominacji kupców w świecie herbaty sprzyjały ich majętność, zainte-
resowanie życiem kulturalnym i zen, trwałość tradycji estetycznych dworu 
siogunów z rodu Ashikaga oraz dostęp do utensyliów importowanych 
z kontynentu. Renesans chanoyu w elitarnej kulturze samurajskiej w dru-
giej połowie XVI wieku otworzył dla wpływowych kupców-chajinów drogę 
do świata polityki. Ci, których uznawano za najważniejsze autorytety w tej 
dziedzinie, mieli możliwość poszerzenia swoich wpływów. Innymi słowy, 
elita kupiecka poprzez chanoyu miała szanse na wejście w bardziej złożone 
relacje z zainteresowanymi herbatą wojownikami i tym samym na spo-
łeczny awans.

Mimo że wiele elementów chanoyu stwarzało poczucie egalitarności jej 
uczestników (plebejskie pochodzenie Muraty Shukō i jego idee, nijiriguchi, 
fi lozofi a wa kei sei jaku, forma zaproszenia na ceremonię w Kitano itd.), 
to jednak wydaje się, że w drugiej połowie XVI wieku przeważało w niej 
typowe dla kultury japońskiej przywiązanie do hierarchii, które przeja-
wiało się w wewnętrznej strukturze grupy chajinów, w tworzeniu opartych 
na sztywnych podziałach społecznych list gości poszczególnych spotkań czy 
też w klasyfi kacji i ocenie utensyliów herbacianych. Hierarchię wzmacniała 
również elitarność spotkań organizowanych na najwyższych szczeblach (np. 
poprzez użycie najcenniejszych meibutsu).

Ten hierarchiczny rys w ceremonii herbaty został wykorzystany przez 
suwerenów Japonii, z Nobunagą i Hideyoshim na czele. Chodzi tu przede 
wszystkim o symboliczną wartość utensyliów herbacianych. Związek cha-
jinów z najcenniejszymi meibutsu można porównać do więzi wojowników 
ze swoimi mieczami, które metaforycznie określa się często mianem duszy 
samuraja. Organizowane przez pana z Owari polowania na słynne utensy-
lia herbaciane i szybkie zbudowanie przez niego własnej kolekcji meibutsu 
stanowiły udaną  – jak się wydaje  – próbę wzmocnienia własnej pozycji 
i autorytetu politycznego. Jego kolekcja meibutsu może być porównana 
do puli władzy, z której Nobunaga czerpał w razie potrzeby, by wyróżnić 
swoich wasali. Oni z kolei mogli używać utensyliów jako symboli oddania
i podległości, poprzez przekazanie swojej – nieporównanie mniejszej – puli 
władzy w ręce suwerena. Dzięki nim pokazywali również swoją wysoką 
pozycję przy suwerenie innym wojownikom stojącym niżej w hierarchii.



 3.6. Podsumowanie 195

Szczególnym przykładem wykorzystania ceremonii herbaty w celu potwier-
dzenia swojej hegemonii była zorganizowana przez Hideyoshiego wielka 
ceremonia w Kitano. Postępowanie obu suwerenów ukazywało elicie japoń-
skiej powrót władzy wojskowej roszczącej sobie prawo do rządzenia całym 
krajem na podobieństwo Ashikagów we wczesnym okresie Muromachi. 
Potwierdzają to zwłaszcza wizerunkowe działania Nobunagi, takie jak 
wycięcie kawałka drewna Ranjatai.

Z punktu widzenia dalszych rozważań najważniejszym znaczeniem zja-
wiska pasji herbacianej w drugiej połowie XVI wieku było zbliżenie śro-
dowisk kupieckich i samurajskich. Zjawisko to jest doskonale widoczne 
zwłaszcza w dziennikach herbacianych, które stanowią jednocześnie dowód 
na wytworzenie się specyfi cznej kultury herbacianej wśród elity społecz-
nej oraz element mechanizmu jej dalszego umacniania się i rozwoju. 
Spostrzeżenie to można odnieść do praktyki nowego historycyzmu, według 
którego „teksty [tu: dzienniki herbaciane] wytwarzają kulturę w taki sam 
sposób, w jaki kultura wytwarza teksty; teksty produkują kulturę i same 
są jej produktem”374. Uwidoczniona w tekstach typu chakaiki komunikacja 
poprzez chanoyu umożliwiła wzmocnienie, wzbogacenie lub zbudowanie 
od zera (tak jak w przypadku suwerenów Japonii) relacji między kupcami 
i wojownikami. Kwestie te zostaną rozwinięte w następnym rozdziale. 

374 Por. K. Kujawińska-Courtney, Wprowadzenie..., s. XXXV.



R O Z D Z I A Ł  4

Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Analiza charakteru relacji między przedstawicielami społeczności kupców 
a wojownikami – czyli grupą stojącą na szczycie drabiny społeczno-poli-
tycznej w drugiej połowie XVI wieku  – może wydatnie pomóc w okreś-
leniu pozycji elity miast handlowych w hierarchii społecznej. Wydaje się 
bowiem, że wpływowi wojownicy byli dla elity kupieckiej najważniejszym 
punktem odniesienia w zakresie własnych aspiracji. Jak to zostanie dalej 
wykazane, dominująca rola społeczno-polityczna wojowników stanowiła dla 
wielu kupców wzór dla własnych dążeń i motywację do podnoszenia swojej 
pozycji społecznej i ekonomicznej. Dla elity miast handlowych budowanie 
dobrych stosunków z wojownikami (zwłaszcza wyższego szczebla) było 
nie tylko sposobem na osiągnięcie wymiernych zysków handlowych, lecz 
także – może nawet w większym stopniu – metodą zyskiwania prestiżu we 
własnym środowisku. Warto więc się zastanowić, jak i na jakich zasadach 
kupcy z Hakaty i Sakai wchodzili w relacje z wojownikami o lokalnym oraz 
ponadlokalnym znaczeniu.

Zachowane źródła umożliwiają odtworzenie względnie kompletnego 
obrazu stosunków wojowników z elitą kupiecką. Istotną częścią tych relacji 
było wspólne zainteresowanie obu grup ceremonią herbaty i wykorzystanie 
w komunikacji typowego dla niej języka symboli. W niniejszym rozdziale 
główny nacisk zostanie więc położony na relacje podtrzymywane inaczej 
niż poprzez związki wynikające z chanoyu, widoczne zwłaszcza w źródłach 
innych niż dzienniki herbaciane, czyli w szczególności w korespondencji 
i pamiętnikach.



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 197

4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym

4.1.1. Charakter kontaktów

Wszyscy omawiani w pracy kupcy, należący do elity handlowej swoich 
miast, wchodzili w relacje z wojownikami średniego i niższego szczebla1. 
Za wojowników o znaczeniu lokalnym uważam zarówno panów feudal-
nych, ich najważniejszych wasali, jak i samurajów na niższych pozycjach, 
zarządców oraz innego rodzaju podkomendnych, których znaczenie nie 
wykraczało poza dany rejon (lub region w przypadku daimyō). Zachowane 
źródła wskazują na wysoką częstotliwość kontaktów elity kupieckiej i takich 
wojowników. W przypadku Hakaty szczególnie silne więzi łączyły kupców 
z panami feudalnymi sprawującymi bezpośrednią lub pośrednią kontrolę 
nad prowincją Chikuzen, w której znajdował się port. Sieci kontaktów kup-
ców z Sakai były rozciągnięte na cały region Kinai i jego okolice. Charakter 
kontaktów dowodzi uprzywilejowania elity kupieckiej Hakaty i Sakai. Relacje 
te można uznać za wczesną zależność typu goyō, w której kupcy ci (goyō 
shōnin) otrzymywali od lokalnych panów specjalne przywileje2.

W przypadku kupców z Hakaty na szczególną uwagę zasługują rela-
cje z Ōtomo Sōrinem, Kobayakawą Takakagem oraz później z Kuro-
dami – Josuiem (1546–1604) i Nagamasą. Zarówno w dokumentach Sōtana, 
jak i Sōshitsu feudałowie ci pojawiają się najczęściej. Korespondencja otrzy-
mana od tych czterech wojowników stanowi około jednej czwartej listów 
składających się na archiwum rodu Shimai, obejmującego chronologicz-
nie drugą połowę XVI i pierwsze lata XVII wieku. Warto również dodać, 
że do obrazu relacji Sōrina i Sōshitsu wiele wnoszą najdłuższe i – ze źró-
dłowego punktu widzenia – najcenniejsze listy wysłane przez bezpośred-
nich podwładnych daimyō (Sōjina – tj. Yoshihiro Shigenobu oraz Ikebego 
Sōgena). W przypadku Sōtana czterej powyżsi panowie feudalni są autorami 
aż jednej trzeciej listów zachowanych w archiwum rodowym.

Ze względu na inny układ sił i większą niezależność Sakai w porówna-
niu do Hakaty w przypadkach Sōgyū oraz Sōkyū trudno wskazać panów 

1 Podobnie jak w poprzednich przypadkach także relacje z wojownikami zostaną omó-
wione na przykładach zaczerpniętych ze źródeł dotyczących w szczególności Kamiyi Sōtana, 
Shimaia Sōshitsu, Imaia Sōkyū oraz Tennōjiyi Sōgyū. Jak zaznaczono we Wstępie, postać 
Sena no Rikyū nie będzie przedmiotem niniejszej analizy.

2 Relacje typu goyō upowszechniły się w stosunkach między daimyō a elitą kupiecką 
w okresie Edo. W zamian za przybycie i zainwestowanie w zarządzanych przez panów mia-
stach przyzamkowych kupcy otrzymywali przywileje handlowe i lukratywne zamówienia ze 
strony władz (J. Greń, Japońskie miasto przyzamkowe – rozwój, struktura i rola w urbanizacji 
Japonii (1576–1700), Agade Bis, Warszawa 2013, s. 76–81).



198 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

feudalnych, którzy  – poza Nobunagą  – w omawianym okresie wywierali 
decydujący i bezpośredni wpływ na miasto. Ponieważ w przypadku Sōgyū 
nie dysponujemy ani korespondencją, ani pamiętnikiem, informacje muszą 
być zaczerpnięte tylko z dzienników herbacianych, co nie daje pełnego 
obrazu relacji między przedstawicielami rodu Tennōjiya a wojownikami. 
Z kolei w obfi tej korespondencji Sōkyū przewijają się samuraje o znacze-
niu lokalnym z całego regionu Kinai. Poza Nobunagą  – którego układy 
z kupcami zostaną omówione dalej (zob. podrozdział 4.2.) – trudno okreś-
lić któregoś z korespondentów Sōkyū mianem kluczowego.

Kupcy z Hakaty, a w szczególności Sōshitsu, dostarczyli nam także istotnych 
informacji dzięki temu, że zachowały się również źródła inne niż korespon -
dencja. Relacje z wojownikami o znaczeniu lokalnym stanowią ważny element 
narracji Pamiętnika rodu Shimai, jak również długiego wpisu poświęconego 
życiu i dokonaniom Sōshitsu w Genealogii rodu Shimai. Trudno powiedzieć,
czy w Pamiętniku opisano wszystkie spotkania Sōshitsu z wojowni  kami 
o statusie daimyō – wydaje się to raczej wątpliwe. Biorąc jednak pod uwagę 
wybiórczy charakter źródła, to i tak relacje te można uznać za względnie 
częste, a niektóre wpisy (np. dotyczące interesów handlowych czy też kur-
tuazyjnych wizyt na zamku) sugerują, że były one bardziej intensywne, niż 
wynikałoby to z liczby wizyt i listów odnotowanych w Pamiętniku. Jeśli 
chodzi o informacje o Sōtanie – poza wielokrotnie przytaczanym dzienni-
kiem herbacianym – nie dysponujemy dodatkowymi źródłami narracyjnymi.

Kupcy i wojownicy o znaczeniu lokalnym kontaktowali się ze sobą 
zapewne z dużą częstotliwością. Świadczy o tym przede wszystkim liczba 
listów, które zachowały się w archiwum Sōkyū. W istotnych dla niego spra-
wach korespondencję wymieniano na bieżąco – posłańcy, którzy przywo-
zili kupcowi listy i relacje od swoich panów, byli na miejscu instruowani 
co do odpowiedzi Sōkyū. Przez pół roku między latem 1569 a wczesną wiosną
1570 roku, na które przypada gros aktywności administracyjnej Sōkyū, 
kupiec ten wysłał około 120 listów do kilkudziesięciu osób – przede wszyst-
kim do wojowników średniego szczebla oraz daimyō. Listy otrzymane 
przez kupców z Hakaty są mniej liczne, lecz wynika to zapewne z mniej 
systematycznego ich archiwizowania niż w przypadku Archiwum listów 
Imaia Sōkyū.

Na wstępie można zaznaczyć, że omawiane relacje opierały się na kilku 
fi larach. Należy do nich zaliczyć kurtuazyjną wymianę podarunków i wizyt, 
jak również wspólne przedsięwzięcia handlowe i dyplomatyczne. Ponieważ 
relacje budowane na gruncie ceremonii herbaty zostały opisane wyżej, 
tu zostaną omówione w najwęższym zakresie.

Korespondencja kupców z Hakaty oraz Pamiętnik rodu Shimai obfi -
tują w informacje na temat wymiany podarunków jako podstawowego 



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 199

 sposobu na bieżące utrzymywanie dobrych relacji. W większości przypad-
ków prezenty miały znaczenie przede wszystkim symboliczne i składały się 
z produktów żywnościowych. Zwyczaj wymiany darów tego rodzaju, jako 
typowo japoński, często odnotowywali także obcokrajowcy, przebywający 
w Japonii na początku XVII wieku3. Do najczęstszych podarunków należały 
ryby oraz wino ryżowe sake, a zwłaszcza jego lokalna odmiana z Hakaty 
o nazwie shironeri4. Jako typowy przykład krótkiego listu odnoszącego się 
do tego zwyczaju można przytoczyć pismo Sōrina z 27. dnia 12. miesiąca 
1575 roku adresowane do Sōshitsu:

Przesyłam wiadomość, że otrzymałem pięć świeżych dorszy. Cieszysz mnie, stale 
okazując mi życzliwość. [Więcej] przekaże pobożny Ikebe Saburōbei. Uszanowanie5.

Mimo że tego rodzaju podarunki wydają się jedynie kurtuazją, stano-
wiły dla kupców ważny element umacniający relacje z wpływowymi wojow-
nikami lokalnymi. Co równie istotne, drobne podarunki mogły stanowić 
dowód na poprawność tych relacji także dla innych kupców, wojowników 
oraz kolejnych pokoleń rodu Shimai. W Pamiętniku Sōshitsu zawarto 
aż sześć relacji z przekazania Sōrinowi lub jego najbliższym współpracow-
nikom ryb różnych gatunków6. Pojawiają się tam także bardziej rozbudo-
wane opisy, z których wynika, że autor przywiązywał dużą wagę do tego, 
jak podarunki od Sōshitsu zostały odebrane przez lokalnych panów:

25. dnia 2. miesiąca tego samego [1588] roku pan [Kobayakawa] Takakage rozpoczął 
budowę zamku w Najimie. Z tego względu 2. dnia 3. miesiąca udałem się [tam] 
z wizytą. Podarowałem [przy tej okazji] beczułkę sake (shironeri) tutejszej produk-
cji, pakunek ryb, dwa karpie oraz gotowane warzywa z małymi rybami włożone 
do naczynia z koreańskiej ceramiki wraz z [tym] naczyniem. [Pan Takakage] od razu 
[je] otworzył. Zapytał, czy nie zostalibyśmy jako jego kompanioni. Powiedział, 
że jedzenie jest smaczne, a mnie było miło to usłyszeć7.

Nie ulega wątpliwości, że wojownicy odwzajemniali podarunki. Świadczy 
o tym list zachowany w archiwum Sōtana. W tym przypadku także cho-
dzi o symboliczny dar dołączony do korespondencji z 9. dnia 5. mie-
siąca 1594 (?) roku przez Matsurę Hōina (Shigenobu; 1549–1614), daimyō 
z Hirado:

3 J. Greń, Anglicy w Japonii (1600–1623), Agade Bis, Warszawa 2014, s. 110.
4 Wysokiej klasy sake znana dziś pod nazwą Hakata nerizake.
5 Shoka shojō nado..., s. 6.
6 Shimaishi nenroku..., s. 88–89.
7 Ibidem, s. 92–93.



200 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Przesyłam wiadomość [a wraz z nią] tylko skromny prezent w postaci 20 suszo-
nych szaszłyków z małżami. Pragnąłbym z Tobą [porozmawiać] tak, jak udało 
nam się pomówić w Kioto [...]8.

Powyższy list dowodzi, że kupcy z Hakaty (podobnie jak ci z Sakai) 
utrzymywali stałe kontakty listowne z wojownikami o znaczeniu lokal-
nym, których ziemie mogły się znajdować w pewnej odległości od Hakaty. 
Wynikało to z tego, że interesy kupieckie mogły obejmować wiele prowin-
cji. W przypadku kupców z Hakaty szczególne znaczenie mieli okoliczni 
wojownicy (zwłaszcza rody Matsura z Hirado i Sō z Cuszimy), z którymi 
członkowie rodów Kamiya i Shimai prowadzili interesy handlowe.

Mimo że Archiwum listów Imaia Sōkyū zawiera przede wszystkim infor-
macje o kwestiach administracyjnych i handlowych, znajdujemy w nim 
także niewielki zbiór typowo kurtuazyjnych pism, które Sōkyū wysłał 
z okazji Nowego Roku do kilku nieznanych bliżej wojowników średniego 
szczebla – głównie wasali Yamany Suketoyo (Shōkiego; 1511–1580)9. 10. dnia 
1. miesiąca 1570 roku Sōkyū rozesłał aż osiem listów do wojowników,

8 Kamiya monjo..., s. 184.
9 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 923–924.

9. Puzderko inrō z okrągłym brelokiem 
ojime, Japonia, XVI–XVII w. (Los 
Angeles County Muzeum of Art).



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 201

z których pięć dotyczyło głównie spraw administracyjnych i handlowych. 
W omawianym tu kontekście warto przytoczyć jedno z trzech pozostałych 
pism, które zawierały jedynie część kurtuazyjną:

Oby nie było granic [Twej] pomyślności w Nowym Roku. Po pierwsze jestem 
bardzo szczęśliwy, że mogę przekazać Ci słowa życzeń. Przesyłam w podarunku 
jeden miecz i 100 miedziaków. Chciałbym, żebyś dał o tym znać [panu Yamanie]. 
Uszanowanie10.

Treść pozostałych dwóch listów z życzeniami noworocznymi jest prawie 
identyczna. Należy zwrócić uwagę przede wszystkim na ostatnie, powtarza-
jące się we wszystkich trzech listach zdanie (korera no mune gohirō azukaru 
beku sōrō), w którym Sōkyū wprost przyznaje, że faktycznym adresatem jest 
suweren osoby, do której list napisano (jako formalny adresat fi gurował nie-
jaki Ijitsu, gubernator prowincji Mimasaka). W ten sposób Sōkyū nie tylko 
potwierdzał dobre relacje z wojownikiem, z którym faktycznie korespondował, 
lecz także polecał się wyżej postawionemu panu Yamanie, z którym wiązały 
go silniejsze więzi o charakterze ekonomicznym – będzie o nich mowa dalej11.

Poza zwyczajem przekazywania sobie symbolicznych podarunków 
do ogólnie przyjętych norm w relacjach między kupcami i wojownikami 
należało wręczanie bardziej wartościowych prezentów. Mogły do nich należeć 
pieniądze12 lub estetyczne przedmioty różnego rodzaju, niekiedy o znacze-
niu osobistym. Warto jednak dodać, że przekazywanie niektórych bardziej
wartościowych prezentów często odbywało się na wyraźne życzenie daimyō 
lub innego wpływowego wojownika. Podobnie jak w opisywanym wyżej 
przypadku Narashiby daimyō mógł zwrócić uwagę na ciekawy przedmiot 
należący do kupca, a następnie wyrażał życzenie, że chce ten konkretny 
przedmiot otrzymać w prezencie. Na tej zasadzie na jesieni 1565 roku Sōrin 
zwrócił się do Sōshitsu z prośbą o przekazanie mu puzderek inrō13. Kupiec 
nie tylko ją spełnił, lecz także zachował otrzymany od niego list z podzię-
kowaniem14 oraz odnotował to wydarzenie w Pamiętniku:

23. dnia 7. miesiąca [1565 roku] podarowałem panu [Ōtomo] Sōrinowi przeka-
zywane od pokoleń w mojej rodzinie puzderka inrō, o które prosił. Przyszedł 
od niego list z wyrazami radości. Szczegóły przekazał mi sędziwy [Ikebe] Sōgen15.

10 Ibidem, s. 923.
11 Ibidem, s. 919–923, 925, 929–930.
12 Kamiya monjo..., s. 183.
13 Niewielkie puzderko najczęściej wykonane z drewna pokrytego laką używane do nosze-

nia przy sobie niewielkich przedmiotów, w szczególności pieczątek i leków.
14 Shoka shojō nado..., s. 4.
15 Shimaishi nenroku..., s. 86.



202 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Jak wspominano w poprzednim rozdziale, rolę jednego z podstawowych 
sposobów komunikacji między kupcami a wojownikami odgrywała cere-
monia herbaty. Dlatego też to właśnie źródła takie jak dzienniki herbaciane 
stanowią najlepszy dostępny materiał do analizy częstotliwości i zasięgu 
kontaktów między obiema stronami. W Dzienniku Sōtana Kobayakawa 
Takakage  – lokalny daimyō, z którym Sōtan miał najwięcej do czynie-
nia – pojawia się prawie 70 razy16 w latach 1587–1595. Sōtan opisał w tym 
okresie ogółem 208 spotkań, więc lokalny daimyō był obecny na co trze-
cim z nich. Podczas widzeń z lokalnym daimyō Sōtan miał również okazję 
do umocnienia relacji z jego rodziną (tj. rodami Mōri i Kobayakawa) i naj-
bliższymi współpracownikami. Należeli do nich przede wszystkim młod-
szy brat i jednocześnie przybrany syn Takakagego – Mōri (Kobayakawa) 
Hidekane (1567–1601), oraz wasal Kobayakawów – Ugai Mototoki (?–1599)17. 
W porównywalnym okresie, w latach 1588–1595, Hidekane był obecny 
na spotkaniach z Sōtanem 14 razy, a Mototoki aż 34 razy. Dobre relacje 
z lokalnym daimyō i jego rodziną umożliwiły Sōtanowi poznanie i wzięcie 
udziału w 13 spotkaniach (w latach 1588–1599) z Mōrim Terumoto – naj-
ważniejszą postacią na arenie politycznej zachodniej Japonii i jednocześnie 
jednym z najpotężniejszych wojowników w kraju (Terumoto był bratan-
kiem Takakagego)18. Po kilka razy Sōtan widywał się także z kilkunastoma 
wojownikami niższego szczebla.

Po zwycięstwie Ieyasu pod Sekigaharą w 1600 roku w podobny sposób 
Sōtan wszedł w relacje z nowymi panami prowincji Chikuzen – Kurodami, 
którzy otrzymali ją we władanie od nowego suwerena Japonii (powstały 
wówczas zamek i lenno Fukuoka). Mimo zmienionych realiów politycz-
nych kupiec utrzymywał poprawne stosunki z Kurodą Josuiem, Nagamasą, 
grupą nieznanych bliżej członków tego rodu – Sōemonem, Sanzaemonem, 
Toshinorim19, oraz ze stryjem Josuia – Koderą Kyūmu.

Bardzo podobny obraz relacji między kupcami a wojownikami o zna-
czeniu lokalnym odnajdujemy także w dziennikach herbacianych zacho-
wanych w archiwum rodu Tennōjiya. W przypadku Sakai rolę czołowego 
rodu samurajskiego przed dominacją Nobunagi odgrywali panowie Miyoshi. 
Przedstawiciele tego rodu przychodzili na spotkania organizowane przez 
Sōgyū i zapraszali jego oraz innych kupców z Sakai. Na kartach Notatek ze 
spotkań rodu Tennōjiya – obejmujących także okres przed rokiem 1550 –

16 Jest to liczba przybliżona, w kilku przypadkach istnieje jedynie znaczne prawdopo-
dobieństwo, że Takakage brał udział w spotkaniu.

17 W Dzienniku Sōtana pojawia się jako Ugai Shin’emon.
18 Sōtan nikki..., s. 246–247, 254, 257–258, 309, 329–337.
19 Ibidem, s. 344–345, 362.



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 203

przewija się aż siedmiu członków tego rodu z Masanagą (?–1549) na czele20. 
Tak szeroki zakres kontaktów wynikał z silnej pozycji rodu Miyoshi, który 
przez dłuższy czas utrzymywał kontrolę nad okolicznymi prowincjami 
(Settsu, Awą, wyspą Awaji), a co za tym idzie – nad ważnymi dla kupców 
szlakami handlowymi21.

Zainteresowanie ceremonią herbaty stanowiło przyczynę nie tylko naj-
bardziej typowych spotkań, które odnotowywano w dziennikach herba-
cianych i notatkach, lecz było także pretekstem do utrzymywania relacji 
niekoniecznie prowadzących do spotkań przy napoju. Do sfery chanoyu 
należała również istotna część zwyczajów z zakresu wymiany podarun-
ków. Składały się na nie zwłaszcza przedmioty herbaciane, które najczę-
ściej nie miały statusu słynnych utensyliów22. Kupcy mieli dostęp do rynku 
przedmiotów herbacianych na kontynencie, ale też jako aktywni chaji-
nowie dysponowali łatwiejszym i szybszym dostępem do sproszkowanej 
herbaty używanej podczas spotkań. W archiwum korespondencji rodu 
Shimai zachowały się listy, z których bezpośrednio wynika, że drobne poda-
runki związane z ceremonią herbaty stanowiły istotny element utrzymy-
wania relacji między kupcami i wojownikami. Prośby panów zwykle ogra-
niczały się do różnego rodzaju przedmiotów, zwłaszcza czarek, obrazów 
lub samej herbaty23. Zainteresowani herbatą wojownicy odwzajemniali się 
kupcom drobnymi podarunkami z kręgu chanoyu. Na przykład wojownik 
i chajin Furuta Oribe w trudnym do wydatowania liście napisał na temat 
drobnych prezentów, które przesłał dwóm kupcom z Hakaty:

Ostatnio nie pisałem do Ciebie. Mimo że wtedy przyszedłeś do mnie, aby podzię-
kować, nie udało nam się spotkać, ponieważ musiałem udać się gdzie indziej. Kiedy 
wybierasz się do prowincji? [Przepraszam, że] sprawiam kłopot, ale chciałbym Cię 
prosić, abyś dostarczył ten list i czerpak do wody [Shimaiowi] Sōshitsu.
Tobie zaś chciałbym podarować drewniane puzderko na herbatę (natsume)24 oraz 
czerpak do wody. Jest na niego [specjalne] pudełko. Na czerpaku dla Sōshitsu znaj-
duje się [odpowiednie] oznaczenie. [Dla niego] jest tylko czerpak [bez pudełka]. 
Chciałbym się z Tobą zobaczyć, zanim ruszysz do prowincji. Jeśli mogę coś tu dla 
Ciebie zrobić, daj mi, proszę, znać. Na pewno się nie uchylę. Uszanowanie25.

20 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 19, 28, 56, 125, 148, 186, 315, 372 i in.; Ibidem, t. 8, s. 63, 109, 
131, 254, 275, 323, 333, 354, 376 i in.

21 Amano Tadayuki, Sengokuki Miyoshi seiken no kenkyū (Badania nad władzą rodu 
Miyoshi w okresie wojen domowych), Seibundō Shuppan, Tōkyō 2010, s. 162.

22 Shoka shojō nado..., s. 4.
23 Ibidem, s. 4, 7, 11 i in.
24 Drewniane pudełko pokrywane laką służące do przechowywania sproszkowanej 

herbaty typy usucha.
25 Shoka shojō nado..., s. 30–31.



204 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Nieraz, by podtrzymać dobre relacje, wystarczyło zaprezentować słynny 
przedmiot wojownikowi, który życzył sobie go zobaczyć. W trudnym 
do wydatowania liście Mōri Terumoto pisał do Sōtana:

Właśnie miałem okazję obejrzeć cenny przedmiot [herbaciany]. Było to od dawna 
moim pragnieniem. Ponieważ wyjeżdżam jutro przed świtem, odezwę się do [Was] 
wszystkich [dopiero] z prowincji. Uszanowanie26.

Osobną grupą spotkań, które stanowiły osnowę relacji między kupcami 
a lokalnymi wojownikami, były wizyty o charakterze czysto kurtuazyjnym. 
Szczególną okazją do tego rodzaju odwiedzin były święta Nowego Roku. 
Przy tej okazji zgodnie z japońskim zwyczajem wymieniano drobne poda-
runki. Sōshitsu uznał jedną z takich wizyt z roku 1566 za godną odnoto-
wania w Pamiętniku:

Z okazji początku roku udałem się do zamku pana [Ōtomo] Sōrina i tam rado-
śnie uczciliśmy Nowy Rok. Przy tej okazji podarowałem mu drobne utensylia. 
[Pan Ōtomo] był w pełni zadowolony. Ugoszczono [mnie] różnymi potrawami. 
Wyraziłem wdzięczność oraz podziękowania i wróciłem do domu27.

W podobny sposób Sōshitsu opisał inne wizyty u Sōrina, które nie 
musiały mieć żadnej określonej przyczyny. Potwierdza to bezpośredniość 
relacji między obiema stronami. Późnym latem kolejnego roku (1567) 
Sōshitsu tak streścił przebieg innej wizyty na zamku:

2. dnia 6. miesiąca [1567 roku]. Upał tego lata jest trudny do zniesienia w porów-
naniu z przeciętnym rokiem. Udałem się do zamku Bungo [Funai]. Pan [Ōtomo 
Sōrin] był w wyjątkowo dobrym nastroju. Powiedział, że w upale należy odpu-
ścić sobie obowiązki i odpoczywać. Wyraziłem swoją wdzięczność [za te słowa]. 
W dużym gabinecie poczęstowano mnie posiłkiem [składającym się z] 25 potraw28.

Do przyjętych zasad należały również wizyty wojowników spoza danej 
prowincji, którzy przy okazji odwiedzania Hakaty lub Sakai zatrzymywali 
się u przedstawicieli elity kupieckiej. Mōri Hidemoto (1579–1650), krewny 
rządzącego Hakatą Takakagego, miał zwyczaj korzystać z gościny u Sōtana. 
W trudnym do wydatowania liście pisał:

Ponieważ także poprzednim razem miałem okazję nocować u Ciebie, [mogę powie-
dzieć, że] nasza przyjaźń trwa już od jakiegoś czasu i bardzo ją sobie cenię. Jako 

26 Kamiya monjo..., s. 185.
27 Shimaishi nenroku..., s. 86–87.
28 Ibidem, s. 87.



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 205

że jestem już niedaleko, spotkajmy się tak, jak Ci pasuje. Musimy porozmawiać. 
Czekam na odpowiedź. Uszanowanie29.

Na uwagę zasługuje również list napisany do Sōtana przez Katō 
Kiyomasę (1562–1611) z prowincji Higo. Data roczna listu jest nieznana. 
Warte podkreślenia jest to, że Kiyomasa zwracał się do Sōtana z dużym 
szacunkiem – nie tylko wskazał jego wysoką pozycję jako adresata (przez 
zastosowanie wyrazów honoryfi katywnych, np. hōsatsu30), lecz także – dzięki 
użyciu odpowiednich form językowych – obniżył swoją pozycję nadawcy31. 
Słowa wojownika ukazują również emocjonalną bliskość relacji łączących 
go z kupcem:

Tak jak [zasugerowałeś] w liście, moje dzisiejsze przybycie do tego portu [Hakaty] 
powinno się wiązać z odwiedzeniem Cię. W ogóle nie miałem informacji od Ciebie, 
inaczej niż bym sobie życzył. Naprawdę dłuższy czas nie rozmawialiśmy, o czym 
myślę z nostalgią. Mam w sercu radość [na myśl o] spotkaniu. Byłbym z niego 
bardzo rad. Gdy się spotkamy, opowiem Ci [wszystko] szczegółowo. Uprzejme 
uszanowanie32.

Do typowych przejawów bliskości relacji między wpływowymi kup-
cami a wojownikami należała również wzajemna troska o stan zdrowia. 
22. dnia 11. miesiąca 1589 roku Kobayakawa Takakage pisał do Sōtana:

Od czasu przyjazdu do Kioto nie mam od Ciebie wiadomości. Najważniejsze, że jesteś 
w zdrowiu. Bardzo chciałbym udać się do obu miast – Najimy i Hakaty. Tak więc 
przekażą tę wiadomość I[noue] Matae[mon i] Katsura Ku[nai]. Uszanowanie33.

Nie ulega wątpliwości, że prywatne wizyty wojowników u kupców oraz 
zainteresowanie sprawami osobistymi z obu stron wynikały z silnych więzi, 
które łączyły środowisko elity kupieckiej miast handlowych i niektórych 
wojowników o znaczeniu lokalnym. Wydaje się, że relacje te często wykra-
czały poza granice kurtuazji. Należy żałować, że niedobór materiałów źró-
dłowych w postaci podobnych listów nie pozwala dokładniej poznać grupy 
wojowników związanych z kupcami z Hakaty. Można domniemywać,
że Sōshitsu i Sōtan  – poza wspomnianymi wyżej listami  – otrzymywali 
pisma od wielu innych wojowników. Zachowany materiał dowodzi braku 

29 Kamiya monjo..., s. 185.
30 Dosłownie „pachnący list” – pismo otrzymane od osoby dostojnej. Zwykle używano 

prostszych form, takich jak onsatsu, gohō itd. („dostojny list”).
31 Chodzi tu w szczególności o konsekwentne użycie form wyrazu mōsu – „mówić lub 

robić coś skromnie lub neutralnie”.
32 Kamiya monjo..., s. 182.
33 Ibidem, s. 183. List podobnej treści przysłał Sōtanowi także Mōri Terumoto.



206 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

istotnych barier między przedstawicielami obu grup społecznych, prawdo-
podobnie jednak jest to obraz mylący. Zasady kurtuazji oraz więzi między 
obiema stronami nie miały bowiem bezpośredniego przełożenia na rzeczy-
wiste wpływy i związane z nimi możliwości działania (zob. podrozdział 4.3.).

W archiwum Sōshitsu znajdują się listy o bardziej oryginalnej treści 
w stosunku do wyżej wymienionych. Dwa należą do grupy tzw. listów przy-
siężnych (kishōmon, shinmon), których celem było potwierdzenie dobrych 
relacji i zobowiązanie się wobec adresata do dalszego ich utrzymywania. 
Ze względu na swój religijny charakter kishōmony zawierały opisy kar, 
które miały spaść na piszącego po ewentualnym złamaniu przez niego 
przyrzeczenia34. Prawdopodobnie pierwszy list tego typu Sōshitsu otrzymał 
od Tsukushiego Hirokado (1556–1623):

Odtąd nie będzie żadnych rozbieżności między naszymi rodami. Tak jak w sto-
sunku do innych rodów i osób nie sprawiamy problemów złymi opiniami, tak 
i tą przysięgą wyrażamy nasze prawdziwe uczucia. Jest to moją intencją zwłaszcza 
w kwestii drogi herbaty, co pewnie Cię cieszy. Jeśli Sōshitsu się temu nie sprze-
niewierzy, to wiedz, że z mojej strony nie będzie względem [Sō]shitsu żadnej 
niechęci. O każdej sprawie będziemy gruntownie dyskutować. Gdybym miał się 
sprzeniewierzyć temu [przyrzeczeniu], niech spadnie na mnie kara małych i wiel-
kich bóstw z całej Japonii, a w szczególności bóstw opiekuńczych tej prowincji – 
Hachimana Daibosatsu z Chiriku, Hachimana Daibosatsu z Hakozaki i Tenmana 
Daijizaitenjina. Uszanowanie35.

Warto zatrzymać się nad powyższym listem przysiężnym. Można przyjąć, 
że stanowił on rodzaj wyrażonej przez Hirokado ogólnej deklaracji zawarcia 
przymierza między rodami Tsukushi i Shimai. Trzeba podkreślić, że pierw-
szym elementem, przy którym Hirokado oczekiwał współpracy z Sōshitsu, 
była ceremonia herbaty. Dowodzi to, jak istotne w relacjach między 
obiema stronami było chanoyu. Ogólnie jednak kishōmon prawdopodobnie
mógł dotyczyć raczej bliżej nieokreślonych przedsięwzięć handlowych 
prowadzonych wspólnie przez Tsukushich i Sōshitsu. Świadczy o tym 
ogólny charakter deklaracji Hirokado oraz przyrzeczenie traktowania rodu 
Shimai tak jak innych zaprzyjaźnionych rodów – prawdopodobnie zarówno 
samurajskich, jak i kupieckich. Spisany przez Hirokado kishōmon suge-
ruje daleko posuniętą zażyłość i równość relacji. Świadczy o tym przede 
wszystkim przyrzeczenie gruntownego przedyskutowania wszystkich spraw 
(ika  yō shinchō mōshiawasu beku sōrō). Ostatnim elementem listu jest 

34 Satō Hiroo, Kishōmon no seishinshi (Historia idei listów przysiężnych), Kōdansha, 
Tōkyō 2006, s. 28–32.

35 Shoka shojō nado..., s. 32–33.



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 207

klauzula typowa dla tego typu dokumentów, zgodnie z którą wystawca 
listu przyjmuje wszystkie kary wymierzane przez bogów i buddów 
krzywoprzysiężcom.

Dokładniejszy list typu kishōmon Sōshitsu otrzymał od Sō Yoshitoshiego 
z Cuszimy w roku 1590. Pismo to powstało dlatego, że obie strony utrzy-
mywały dobre relacje oraz w związku z udzielaniem przez Sōshitsu pomocy 
Yoshitoshiemu w okresie planowania przez Hideyoshiego inwazji na
Koreę. Yoshitoshi zawarł w nim następujące zobowiązania wobec Sōshitsu:

Po pierwsze, ja jako Yoshitoshi [oświadczam], że w całym życiu nie było między 
mną a Sōshitsu żadnych rozbieżności.
Po drugie, wypełnię wszystkie polecenia [Sōshitsu] w sprawach dotyczących mnie 
osobiście, jak i spraw w prowincji – włączając w to nawet mało istotne kwestie, 
które przyszłyby mu do głowy. Będziemy o wszystkim rozmawiać bez sprzeciwu 
[z mojej strony].
Po trzecie, to, co przekaże mi Sōshitsu, nawet w drobnej sprawie, pozostanie mię-
dzy nami.
Po czwarte, absolutnie nie będę się przeciwstawiał w żadnych sprawach [dotyczą-
cych] Sōshitsu.
Po piąte, gdyby [się zdarzyło], że z mojej strony powstałaby jakaś przeszkoda 
względem spraw Sōshitsu, to [ze względu] na prawdziwą przyjaźń z Sōshitsu spo-
tkamy się, by nie było między nami rozbieżności.
Nie ma najmniejszego odstępstwa od powyższych punktów. Gdybym się im sprze-
niewierzył, niech spadną na mnie kary Bontena i Taishakutena, wszystkich małych 
i wielkich bogów Japonii, Hachimana Daibosatsu i Tenmana Daijizaitenjina. 
Przysięga [jest] taka jak wyżej36.

Treść listu Yoshitoshiego jest podobna do wcześniejszego kishōmonu 
napisanego przez Hirokado. W tym przypadku dysponujemy jednak obszer-
niejszymi danymi źródłowymi na temat relacji między rodami Sō i Shimai, 
które nie pozostawiają wątpliwości, że list przysiężny wynikał z rzeczywistej 
współpracy między obiema stronami37. Kluczową różnicą między oboma 
listami jest obecność w drugim z nich klauzuli dotyczącej poufności wszel-
kich informacji wymienianych pomiędzy Yoshitoshim i Sōshitsu. Jest ona 
zapewne wynikiem mediacji między Yoshitoshim a Hideyoshim, której 
rok wcześniej Sōshitsu podjął się w kontekście przygotowań do japońskiej 
inwazji na Półwysep Koreański. W Pamiętniku kupiec opisał audiencję 
u Hideyoshiego, dodał także, iż wysłał Yoshitoshiemu sprawozdanie z roz-
mowy z kanclerzem:

36 Ibidem, s. 32.
37 Ibidem, s. 23–24.



208 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

24. dnia 7. miesiąca [1589 roku] dokładnie napisałem panu Sō Yoshitoshiemu o spo-
tkaniu z Panem Kanclerzem w sprawie, o którą mnie poprosił. Dałem znać, żeby 
był spokojny [o tę sprawę]. Powinienem był udać się [do niego na Cuszimę], lecz 
dałem tylko znać, że szczęśliwie i bez problemów wszystko załatwiłem. W odpo-
wiedzi przysłał mi miły list38.

Trudno się więc dziwić, że w liście przysiężnym, którym Yoshitoshi 
odwzajemnił się Sōshitsu, znajduje się więcej zapewnień o lojalności 
i współpracy niż w piśmie zaadresowanym do kupca przez Tsukushiego 
Hirokado. Oba listy typu kishōmon w istotny sposób wzbogacają naszą 
wiedzę na temat charakteru relacji między kupcami a wojownikami z oko-
lic Hakaty. W sferze symbolicznej stawiają one bowiem kupców na równi 
z wojownikami – choć wydaje się to jednak wrażeniem mylącym. Problem 
ten zostanie omówiony dalej (zob. podrozdział 4.3.).

Na koniec warto przytoczyć krótką notatkę, która zachowała się w zbio-
rach Sōshitsu. Pochodzi ona prawdopodobnie dopiero z 1613 roku. Wydaje 
się jednak, że dobrze odwzorowuje siłę i charakter więzi łączących kupców 
i lokalnych wojowników. Sytuacja ta jest raczej typowa także dla okresu 
sprzed roku 1600. W dokumencie z 13. dnia 12. miesiąca 1613 roku czytamy:

Do Pana Shimaia Tokuzaemona no jō [Sōshitsu]
Nadaję mu imię Nobuyoshi.
Matsura Genzaburō [Taka]nobu39.

Notatka ta dotyczy nadania przybranemu synowi Sōshitsu imienia 
Nobuyoshi podczas ceremonii wejścia w wiek męski (genpuku)40. Osobą, 
która nadała imię, był daimyō Matsura Takanobu41. Imię daimyō zawie-
rało znak shin/nobu ( ) przechodzący z pokolenia na pokolenie w rodzie 
Matsurów. Istotne jest więc nie tylko to, że zaprzyjaźniony pan z Hirado 
nadał męskie imię potomkowi Sōshitsu, lecz także to, że użyczył mu znaku 
ze swojego imienia, co uznawano za honor42.

Nie ulega wątpliwości, że elita kupiecka Hakaty oraz Sakai utrzymywała 
stałe kontakty z wojownikami o znaczeniu lokalnym. Podłoże tych relacji 

38 Shimaishi nenroku..., s. 94.
39 Shoka shojō nado..., s. 13.
40 Podczas ceremonii chłopiec otrzymywał nowe imię i ubiór typowy dla osoby dorosłej. 

Zmieniano mu także uczesanie z chłopięcego na właściwe dla mężczyzny (kakan, w: Nihon 
kokugo daijiten...).

41 K. Hiromoto, Chanoyu in Hakata..., s. 104.
42 W podobny sposób postąpił Hideyoshi w roku 1573, po objęciu władzy w Imahamie – 

swoim pierwszym mieście przyzamkowym. Na cześć Nobunagi użył występującego w jego 
imieniu znaku chō/nagai ( ) i zmienił nazwę miasta na Nagahama (J. Greń, Japońskie 
miasto..., s. 40).



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 209

stanowiła współpraca o różnorodnym charakterze – zwłaszcza w dziedzi-
nie handlu oraz ceremonii herbaty. Charakter kontaków, mimo że silnie 
naznaczony kurtuazją (np. wymiana podarunków, wizyt, życzeń i drob-
nych przysług), w niektórych przypadkach wykraczał poza nią i obejmował 
także relacje osobiste, w tym prywatne życie obu stron. Wiele jednak wska-
zuje, że kurtuazja, zachowania podyktowane zwyczajem oraz utylitarność 
kontaktów miały tu istotniejsze znaczenie niż rzeczywiste więzi osobiste 
obu stron. Kwestia faktycznej pozycji kupców w relacjach z wojownikami 
o znaczeniu lokalnym zostanie omówiona dalej (zob. podrozdział 4.3.1.).

4.1.2. Cele wojowników

U podstaw związków kupców i wojowników o znaczeniu lokalnym leżały 
cele, które przyświecały obu stronom. W pierwszej kolejności zostaną 
omówione cele wojowników, jako grupy, do której należała realna władza 
i – najczęściej – inicjatywa w tworzeniu relacji z kupcami.

Wydaje się, że ze strony wojowników podstawowym motywem utrzymy-
wania kontaktów z przedstawicielami elity kupieckiej była chęć uzyskania 
dostępu do towarów oraz pożyczek, jak również pomocy w administrowa-
niu miastami portowymi oraz w prowadzeniu dyplomacji.

W zakresie handlu wojownicy szukali pomocy kupców w zdobywaniu 
utensyliów herbacianych, a także innych przedmiotów luksusowych i dzieł 
sztuki, które kupcy byli w stanie sprowadzić z kontynentu oraz dalszych 
regionów Japonii.

Wojownicy o znaczeniu lokalnym, którzy interesowali się ceremonią 
herbaty, często polegali na kupcach w sprawie zdobywania utensyliów oraz 
dekoracji potrzebnych podczas ceremonii. Najczęściej kontakty w tej spra-
wie miały charakter zamówień na określone przedmioty, których brakowało 
w samurajskich kolekcjach. 8. dnia 10. miesiąca prawdopodobnie 1589 roku 
Sō Yoshitoshi napisał do Sōshitsu lakoniczny list, pozbawiony zwrotów 
kurtuazyjnych, w którym zlecił kupcowi zdobycie czarek określonego typu:

Doskonale wiesz, że [zmarły niedawno] Ichiō [Sō Yoshishige; 1532–1589] przez 
długi czas przebywał [w Korei], więc teraz proszę Cię, żebyś szybko sprowadził 
czarki goshomaru43. [Przypilnuj,] żeby nie było tu żadnych niedociągnięć. Należy 
to szybko załatwić. [Wszystko] tak jak powyżej44.

43 Czarki koreańskie wytwarzane w okolicach miast Busan i Gimhae. Nazwa pochodzi 
od należącego do rodu Shimazu z Satsumy statku „Goshomaru”, który jako pierwszy przy-
wiózł je do Japonii w okresie inwazji na Koreę w ostatniej dekadzie XVI w. (goshomaru, 
w: Nihon kokugo daijiten...).

44 Shoka shojō nado..., s. 31.



210 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Należy podkreślić, że zbiór przedmiotów, których zdobycie wojownicy 
zlecali kupcom, był bardzo duży. Co ważne, zamówienia nie ograniczały 
się do towarów importowanych – obejmowały także lokalne wyroby rze-
mieślnicze, za których wytworzenie i dostarczenie odpowiadali kupcy.

Charakterystyczny mechanizm składania zamówień i ich realizacji uka-
zuje list z 17. dnia 11. miesiąca 1574 roku:

Kilka dni temu prosiłem Cię o jedwabną tkaninę. Szybko się o nią wystarałeś i mi 
ją przysłałeś. Cieszę się. Poza tym, co do ostatniej sprawy przygotowania dla mnie 
kulki bezoaru45, to rzeczywiście mi go brakuje. Usilnie go poszukuję. Tak więc 
[chciałbym], żeby to było szybko załatwione bez najmniejszych niedociągnięć. 
Szczegóły przekaże Harada Kashin[?]. Uszanowanie46.

Zamówienie na tkaninę Sōshitsu zrealizował w ciągu kilku dni. Jednak 
zdobycie (lub wyrobienie) bezoaru zajęło mu aż trzy miesiące, po czym 
dostarczył go Sōrinowi. Odpowiednie wykonanie tego trudnego zamó-
wienia spotkało się z zapłatą i uznaniem pana – zwłaszcza że schorowany 
wówczas Sōrin próbował wszelkich sposobów na ratowanie zdrowia47. 
Mimo że była to transakcja handlowa, a nie podarunek, Sōshitsu uwiecz-
nił ją także w Pamiętniku:

4. dnia 2. miesiąca [1575 roku] dostarczyłem panu [Ōtomo] Sōrinowi kulkę bezo-
aru. Wręczono mi zapłatę, którą przyjąłem, i wróciłem do siebie.
13. dnia 2. miesiąca [1575 roku] otrzymałem list z pozdrowieniem [wysłany po tym], 
jak przygotowalem i dostarczyłem [panu Sōrinowi] kulkę bezoaru48.

W innym liście Yoshihiro Shigenobu w imieniu Sōrina pisał do Sōshitsu 
na temat zdobycia lub zlecenia skonstruowania drewnianej wanny (balii) 
ja  pońskiej (furo). Co więcej, Sōshitsu został poproszony, aby rozwiązał 
w ten spo  sób problem stworzony przez innego, kupca – Tennōjiyę Dōshitsu, 
który także prowadził handel w Hakacie i cieszył się podobnymi relacjami 
z Sōrinem:

[Piszę] w sprawie balii, o którą [Sōrin] prosił [Dōshitsu]. [Dōshitsu] pośpieszył się 
z tym i jedną załatwił, lecz miała ona usterkę. Już za późno, aby znów to [wszystko 
od początku?] przygotowywać. Powinniście się zatem trochę pospieszyć z załatwie-
niem tego. Oby nie było niedociągnięć49.

45 Bezoar (z arab. bāzahr, jap. goō) to twarda kulka niestrawionego pokarmu zwierząt-
-przeżuwaczy, o rzekomo leczniczych właściwościach.

46 Shoka shojō nado..., s. 5.
47 Takemoto H., Ōtomo Sōrin..., s. 101–102.
48 Shimaishi nenroku..., s. 88.
49 Shoka shojō nado..., s. 14.



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 211

Mimo że w powyższych przypadkach celem wojowników było zdoby-
cie konkretnych przedmiotów lub skorzystanie z usług, do których kupcy 
mieli dostęp, nie sposób nie ulec wrażeniu, że prowadzenie interesów 
miało w sobie wiele z tej samej kurtuazji, która w ogóle cechowała relacje 
obu stron. Nie mamy tu bowiem do czynienia ze zwykłym handlem, lecz 
zleceniami specjalnymi (zwłaszcza zakupem i wyrobem tkanin)50, których 
wykonanie stanowiło dla kupca rodzaj wyróżnienia. Być może także z tego 
powodu Sōshitsu włączył opisy tych transakcji do Pamiętnika. Stwierdzenie 
to potwierdził jeden z najwcześniejszych wpisów (z 1566 roku), dotyczący 
wyrobu tkaniny dla Sōrina. Sōshitsu poświęcił temu zleceniu aż trzy kolejne 
wpisy, które wyraźnie ukazują zarówno sposób realizacji zamówienia, jak 
i obecne w nim elementy kurtuazji:

15. dnia 5. miesiąca [1566 roku] pan Ō[tomo] Sō[rin] poprosił mnie o zlecenie 
utkania 20 tan51 tkaniny jedwabnej (Hakata ori). [Prośbę tę] przekazał mi ust-
nie Yoshi[hiro] Kahei [Shigenobu]. Odpowiedziałem, że przyjąłem [jego prośbę].
Przygotowano tkaninę jedwabną dla pana [Ōtomo] Sōrina. Wysłałem posłańca, który 
mu ją wręczył. Rano 15. dnia 8. miesiąca [pan Ōtomo] podarował mi w podzięko-
waniu 1 yu52 dużych orzechów. To więcej, niż się spodziewałem. Pamiętam, że gdy 
w zeszłym roku udałem się do regionu stołecznego, niezwykłe wydały mi się otrzy-
mane wówczas duże orzechy z prowincji Tanba. Jednak te otrzymane tym razem 
od pana Sōrina wydają się jeszcze większe niż tamte z Tanby.
21. dnia 8. miesiąca udałem się do zamku w podziękowaniu za podarowanie mi 
wielkich orzechów. [Pan Ōtomo] polecił [mnie] ugościć53.

Dużo trudniej odtworzyć obraz prowadzonego w imieniu wojowników 
handlu wewnętrznego, za który kupcy często odpowiadali. W szczególności 
chodzi tu o sprzedaż wytwarzanych w prowincjach towarów na najważniej-
szym krajowym rynku – w regionie stołecznym. W korespondencji i pamięt-
nikach kupców odnajdujemy jednak ślady tego typu transakcji. Wiadomo 
np., że Sōrin wykorzystywał relacje z Dōshitsu i Sōshitsu do prowadze-
nia własnych interesów handlowych. W pochodzącym prawdopodobnie 
z 1578 roku liście pisał do Sōshitsu z regionu stołecznego:

50 W innym miejscu cytowanego wyżej listu od Yoshihiro Shigenobu odnajdujemy prośbę 
Sōrina o różne rodzaje tkanin, takie jak jedwab zwany pondżi (z ang. pongee, jap. tsumugi) 
czy bawełna na szerokie spodnie typu hakama (ibidem).

51 Jednostka miary tkanin  – pas o szerokości około 0,34 m i długości około 10  me -
trów. Odpowiada mniej więcej ilości materiału potrzebnej do uszycia ubrania dla jednej 
osoby.

52 Chińska jednostka objętości równa około 288 litrom (odpowiada około 16 to i 160 shō/
masu).

53 Shimaishi nenroku..., s. 86–87.



212 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Powinienem był się [z Tobą] skontaktować po przyjeździe do prowincji, nie odzy-
wałem się jednak ze względu na to, że dochodziłem wtedy do zdrowia. W końcu 
wydobrzałem. Na pewno będę czekał na Twój przyjazd nadchodzącej wiosny. Tak 
więc co do sprawy [Inouego] Jōetsu, to mimo że jesteś w dobrych stosunkach 
z [Tennojiyą] Dōshitsu, dowiaduję się, że [transport] wciąż nie dotarł. Tak jak 
wiesz, zajmują mnie wszystkie sprawy związane z niepokojami w [regionie] Kinai. 
Dlatego muszę szybko jechać do stolicy. Wiesz, jak ważne jest, by szybko uspokoić 
[sytuację]. W szczególności chodzi o to, że Dōshitsu wydał więcej o 2–3  kanme 
w stosunku do tego, co ustaliliśmy. Najważniejsze, żeby to szybko załatwić. Muszę 
wspomnieć Dōshitsu, co o tym myślę. Nie powinno być w tym względzie zaniedbań. 
Mimo że chciałbym omówić sprawy dokładniej, piszę skrótowo, jako że [wysyłam] 
ten list w wielkim pośpiechu. Uszanowanie54.

Szczegóły transakcji nie są jasne, lecz nie ulega wątpliwości, że chodziło 
o transport do Hakaty bliżej nieokreślonych towarów, za które byli odpo-
wiedzialni Dōshitsu i Sōshitsu. Co więcej, sprawa była tak ważna, że Sōrin 
znalazł czas na ponaglenie Sōshitsu, mimo że w regionie stołecznym zaj-
mowały go ważne sprawy polityczne i wojskowe. Można jedynie żałować, 
że nie zachowały się źródła, które rzuciłyby więcej światła na tę kwestię.

Okres wojen domowych stanowił dla samurajów także wyzwanie fi nan-
sowe. Dlatego interesowali się oni pokrewną handlowi działalnością kup-
ców, którą był obrót kapitałem w formie udzielania pożyczek. Wojownicy 
o znaczeniu lokalnym byli dla elity kupieckiej jedną z najważniejszych grup 
kredytobiorców, choć wydaje się, że także w tym przypadku to nie zysk sta-
nowił główną motywację do użyczania pieniędzy przez kupców, lecz raczej 
chęć utrzymania dobrych relacji z wojownikami i ewentualne przywileje, 
które mogłyby się z tym wiązać. Na temat pożyczek dla wojowników udzie-
lanych przez interesujących nas kupców dowiadujemy się z Pamiętnika rodu 
Shimai oraz Archiwum Listów Imaia Sōkyū. Pod datą 24. dnia 12. miesiąca 
1574 roku Sōshitsu zanotował w Pamiętniku:

[...] otrzymałem list od pana [Ōtomo] Sōrina z życzeniem wzięcia [przez niego] 
pożyczki w gotówce. Wystosowałem odpowiedź przy okazji zaplanowanego wcześ-
niej wysłania mu towarów. Porozmawiałem [z nim] jeszcze raz przy tej okazji 
i po otrzymaniu szczegółów przekazałem mu pieniądze55.

W innym miejscu Pamiętnika pojawiła się informacja o drugiej pożyczce, 
której cel jest wyraźnie określony przez Sōshitsu. Prawdopodobnie tak jak 
w poprzednim przypadku Sōrin potrzebował pieniędzy na cele wojenne 
(gogun’yō):

54 Shoka shojō nado..., s. 6.
55 Shimaishi nenroku..., s. 88.



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 213

Od pana Ōtomo [Sōrina] nadeszła informacja, że chce wziąć pożyczkę. Przekazałem 
mu więc na cele wojskowe 120 kanme. Otrzymałem zaświadczenie [udzielenia 
pożyczki]56.

Jaki wpływ udzielanie pożyczek wojownikom mogło mieć na utrzymanie 
pozytywnych relacji między obiema stronami, świadczą starania Sōkyū, by 
znaleźć pieniądze dla Yamany Suketoyo. Co ciekawe, Suketoyo potrzebował 
ich nie dla siebie, lecz jako prezentu dla Nobunagi. Jak będzie mowa dalej, 
Sōkyū miał w tym własny cel (zob. podrozdział 4.2.3.). 22. dnia 12. miesiąca 
1569 roku kupiec pisał do swojego protektora u boku Nobunagi – Sakumy 
Nobumoriego:

Po pierwsze, w sprawie prezentu dziękczynnego od pana Yamany [Suketoyo dla 
Nobunagi] to połowa została dostarczona, a po przyjeździe [Suketoyo] do prowin-
cji wielokrotnie mówiliśmy o jego wręczeniu. Dwa, trzy razy mówiłem w tej spra-
wie także z panem [Nobunagą], ale mimo że na różne sposoby przygotowywałem 
wszystko do załatwienia w Kioto i Sakai, to okazało się, że spraw jest tak dużo i tak 
trzeba się z tym spieszyć, że trudno było przygotować nawet połowę [prezentu], 
przez co mamy problem. [Jest gorzej], niż sobie wyobrażasz. Dlatego też w tej poważ-
nej [sytuacji], staram się pożyczyć od kogoś 1000 kanme. Bardzo proszę o Twoją 
życzliwość w tej kwestii. Jako że już zacząłem się tym zajmować, chciałbym, aby 
dokładnie przekazano panu [Nobunadze], że przyjąłem to do wiadomości. Jednak 
jak z tym będzie? Chciałem dać znać co do tej pozostałej połowy [prezentu]57.

Poza dostępem do środków pieniężnych w powyższym liście widać 
kolejny cel, który przyświecał wojownikom w utrzymywaniu relacji z kup-
cami. Przedstawiciele elity miejskiej Sakai i Hakaty doskonale nadawali się 
na dyplomatów i mediatorów między zwaśnionymi wojownikami. W szcze-
gólności dotyczyło to kupców-mistrzów ceremonii herbaty, ponieważ mogli 
oni być traktowani nie tylko jako kupcy i zausznicy nieraz wysoko posta-
wionych wojowników, lecz przede wszystkim jako przedstawiciele świata 
wysokiej kultury. Pozycja ta dawała im możliwość przynajmniej symbo-
licznego wyjścia poza codzienny system zależności i umożliwiała bardziej 
swobodną komunikację nawet z nieprzyjaznymi wojownikami. Innymi 
słowy, dbającemu o swoją pozycję i prestiż wojownikowi dużo trudniej 
było odmówić odpowiedzi na list od Rikyū, Sōgyū czy Sōkyū, niż mógłby 
to zrobić w przypadku pisma przysłanego przez rywala politycznego58. 
W sytuacji zarysowanej w powyższym liście Sōkyū odgrywał rolę media-
tora między skłóconymi dotąd Yamaną Suketoyo i Nobunagą.

56 Ibidem.
57 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 920–921.
58 B.M. Bodart, Tea and Councel..., s. 54–55.



214 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Dyplomatyczny charakter miała również wspomniana wyżej misja 
Shimaia Sōshitsu zlecona przez Sō Yoshitoshiego, której wykonanie pan 
z Cuszimy nagrodził listem przysiężnym. Szczegóły prośby nie są w pełni 
jasne. Według najbardziej prawdopodobnej tezy Yoshitoshi prosił Sōshitsu 
o wybadanie, czy Hideyoshi podczas planowanej wyprawy na Koreę ma 
zamiar przerzucać wojska na Cuszimę, i  – jeśli tak  – o skłonienie go 
do rezygnacji z tego pomysłu. Ewentualne stacjonowanie na wyspie czę-
ści armii inwazyjnej wiązało się bowiem z dużymi obciążeniami fi nanso-
wymi i logistycznymi, których Yoshitoshi chciał uniknąć59. W Pamiętniku 
Sōshitsu dokładnie opisuje, w jaki sposób Yoshitoshi prosił go o mediację 
i jak udało mu się spełnić tę prośbę podczas spotkania z Hideyoshim:

28. dnia 4. miesiąca [1589 roku] gubernator Cuszimy pan Sō Yoshitoshi poprosił 
[mnie] w ważnej, poufnej sprawie dotyczącej Pana Kanclerza. [Pan Yoshitoshi] 
przybył do mnie i zatrzymał się w moim domu. Cały dzień i noc rozmawialiśmy 
na temat tej prośby. Powiedziałem mu na gorąco, że ponieważ jest to sprawa 
wielkiej wagi, nie mogę z góry powiedzieć, że ją załatwię, ale mimo to podejmę 
się w miarę moich skromnych możliwości. Odpowiedział mi, że bardzo się cieszy 
z tej dobrej wiadomości. Po podjęciu się przeze mnie tej sprawy pan [Yoshitoshi] 
powiedział, że to dobrze, iż w prowincji nie ma niepokojów.
4. dnia 5. miesiąca [1589 roku] na prośbę pana Cuszimy wyruszyłem w podróż 
do centrum kraju. Dotarłem do Osaki 21. dnia tego samego miesiąca. Następnego 
dnia, [czyli] 22., udałem się na zamek. Ponieważ chodziło o sprawę dużej wagi, 
najpierw naradziłem się w tajemnicy z panem Ieyasu. [Powiedział], że jest to rze-
czywiście ważna kwestia. Wskazał mi, co mam powiedzieć [Hideyoshiemu], aby 
osiągnąć mój cel. Spokojnie rozważyłem dobre i złe strony [tej rady?] i udałem 
się do Pana Kanclerza. Od początku wydało mi się, że jest w dobrym nastroju. 
Zapytał, w jakim celu przybyłem. Odpowiedziałem, że po to, by sprawdzić, czy 
jest w dobrym nastroju. [Podziękował] mi za wysiłek w tej [niesprzyjającej] porze 
roku. Wtedy też z szacunkiem opowiedziałem mu o prośbie pana Cuszimy. W roz-
mowie [Kanclerz] zapytał mnie, czy jest to część [mojej] działalności [jako] mni-
cha i się roześmiał. Zbliżył się i [powiedział, że] przychyli się do [załatwienia] tej 
sprawy. Mówił, że wie, iż dobrze idzie mi handel i uznał to za godne pochwały. 
Po załatwieniu sprawy wycofałem się sprzed jego oblicza. Opowiedziałem o tym 
[wszystkim] panu Ieyasu. Powiedział, że to wspaniale i że powinienem być spo-
kojny [co do rezultatu. Dzięki] sprzyjającym warunkom udało mi się wszystko 
dobrze załatwić60.

Pozycja kupców jako pośredników w kontaktach między wojownikami 
ujawnia się również w liście wysłanym przez Sōkyū do Kinoshity Tōkichirō 

59 Tanaka T., Shimai Sōshitsu..., s. 142–143.
60 Shimaishi nenroku..., s. 94.



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 215

(późniejszego Hideyoshiego)61 w 9. miesiącu 1569 roku. W liście tym znany 
samuraj z Bizen Ukita Naoie (1529–1581)  – dotąd sojusznik walczącego 
z Nobunagą rodu Mōri – wyraźnie prosi Sōkyū o nawiązanie w jego imie-
niu kontaktu z wyżej postawionymi wojownikami, by ostatecznie dotrzeć 
do Nobunagi z propozycją ugody:

[...] Pan Ukita [Naoie], gubernator Bizen, poprosił o nawiązanie [w jego imieniu] 
kontaktu z panem [Nobunagą]. Od razu wysłałem do Ciebie posłańca. Jeśli okażesz 
tej sprawie życzliwość, sytuacja z podwładnymi [Ukity] się nie zmieni. Chciałbym 
uzyskać Twoją zgodę na ten [plan]. Ze swojej strony pragnę wyrazić wolę współ-
pracy, co zresztą miałem zamiar przekazać od początku. Piszę więc, żeby było 
to jasne. Poza tym w tajemnicy chciałbym podziękować Jaśnie Panu [Nobunadze] 
i Tobie. Będę wdzięczny za pomoc. Uszanowanie62.

Nie trzeba dodawać, że tego rodzaju mediacja  – pożądana z punktu 
widzenia wojowników – miała jednak swoją cenę. Szczególnie dużo na ten 
temat dowiadujemy się od Sōkyū (zob. podrozdział 4.1.3.).

Pomoc kupców w dyplomacji samurajów miała także wymiar infor-
macyjny. Dzięki prowadzeniu handlu w basenie Japońskiego Morza 
Wewnętrznego oraz na kontynencie najaktywniejsi kupcy otrzymywali wiele 
ważnych informacji z tych regionów. Nie ulega wątpliwości, że ich sieci 
komunikacyjne stanowiły dla wojowników cenne źródło wiedzy na temat 
wydarzeń na Archipelagu i poza nim. W przypadku wojowników o zna-
czeniu lokalnym istotne były przede wszystkim te pierwsze. O tym, jak 
wyglądała tego rodzaju komunikacja, świadczy opis wydarzeń na położo-
nej vis-à-vis Sakai wyspie Awaji, o której kupcy z tego portu mogli mieć 
najświeższe informacje. W dwóch listach z 21. dnia 11. miesiąca 1569 roku 
Sōkyū donosił czterem wojownikom o wydarzeniach na wyspie. W jednym 
z listów pisał do Sakumy Nobumoriego63:

Przeczytałem kolejny list od Ciebie. [...] Następna sprawa dotyczy ludzi z Awy, 
którzy 15. dnia bieżącego miesiąca wdarli się na Awaji. Jak na razie nie doszło 
jednak do żadnej bitwy. Wydaje się, że wrogowie [czekają] na dobry moment, 
ale A[tagi] Jinta[rō] [Nobuyasu] i starszyzna (toshiyori) powinni dać im radę, 

61 Mimo że w niniejszej pracy konsekwentnie ujednoliciłem imiona i nazwiska poszcze-
gólnych osób, które w ciągu swojego życia posługiwały się kilkoma imionami (a nieraz 
nazwiskami), jedynie w tym przypadku podałem imię z młodości – Kinoshita Tōkichirō – 
w celu jasnego wyróżnienia okresu, w którym Hideyoshi nie był suwerenem Japonii. Czasów, 
w których uzyskał on pozycję suwerena Japonii, dotyczy następny podrozdział.

62 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 909.
63 Trzema adresatami drugiego listu byli wojownicy średniego szczebla: Mitsubuchi 

Fujihide (?–1574), Isshiki Fujinaga (?–1596) i Hosokawa Fujitaka (Yūsai, 1534–1610).



216 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

ponieważ są dobrze przygotowani. Powiadamiałem [o sprawie] pana Kubō [Ashikagę 
Yoshiakiego] i także dziś tak samo doniosłem o tym do Kioto. Wydano rozkazy 
dotyczące pomocy zbrojnej, która pojawiła się w dobrym momencie. Później liczę 
na Twoje bardziej szczegółowe opinie. Uszanowanie64.

Trwające kilka miesięcy oblężenie zakończyło się pomyślnie dla obroń-
ców. Sōkyū, gdy tylko uzyskał informacje na temat zakończenia walk, 19. dnia 
2. miesiąca 1570 roku rozesłał krótkie pismo tej samej treści aż do 25 osób 
(wojowników i mnichów) należących do stronnictwa Nobunagi. Zaadresował 
list między innymi do Wady Koremasy (1530–1571), mnicha Asayamy 
Nichijō (?–1577), Akechiego Mitsuhidego, Kinoshity Tōkichirō, Matsunagi 
Hisahidego, Hatakeyamy Takamasy (1527–1576), Shibaty Katsuiego, Niwy 
Nagahidego oraz do Sakumy Nobumoriego i Isshikiego Fujinagi. W piśmie 
tym donosił o sukcesie obrońców wyspy:

Specjalnie wysyłam list. Po skierowaniu szybkich statków na Awaji [okazało się, 
że] przedwczoraj w godzinie smoka65 w szeregi ludzi z Awy wkradł się niepokój 
i rozpoczęto odwrót. Dlatego też siły A[tagiego] Jinta[rō] [Nobuyasu] zaczęły 
ich ścigać. Wśród ludzi z Awy było 200 zabitych i rannych. Przeciwnicy czekają 
na dogodny moment. Uszanowanie66.

Trudno ocenić przydatność powyższej wiadomości dla wszystkich adresa-
tów. Nie ulega natomiast wątpliwości, że Sōkyū miał informacje jego zdaniem 
aktualne i istotne dla swoich protektorów politycznych, dlatego postanowił 
się z nimi jak najszybciej podzielić tą wiedzą. Wcześniejsza korespon  dencja 
z Nobumorim wskazuje, że wojownicy właśnie tego od niego oczekiwali.

Ostatnim istotnym czynnikiem skłaniającym wojowników do zacieśnia-
nia relacji z przedstawicielami elity kupieckiej Hakaty i Sakai były względy 
administracyjne. Jak opisano wyżej, pozycja najbogatszych kupców w obu 
portach czyniła z nich naturalnych liderów społeczności mieszczańskich 
(zob. podrozdział 2.1.). Wojownicy o znaczeniu lokalnym, a zwłaszcza ci 
z nich, którzy choćby teoretyczne władali Hakatą i Sakai lub okolicznymi 
terenami, potrzebowali pomocy kupców w zarządzaniu. W przypadku Hakaty 
chodzi tu zatem znów przede wszystkim o Ōtomo Sōrina i Kobayakawę 
Takakagego. Ze względu na inną sytuację polityczną Sakai i brak listów 
z okresu regionalnej hegemonii rodu Miyoshi kwestia zarządzania tym 
portem zostanie omówiona w następnym rozdziale (jako że znajdowała się 
de facto w gestii Nobunagi i jego najbliższych podwładnych).

64 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 918.
65 Czyli między godziną 7 a 9 rano.
66 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 927.



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 217

Sōrin i Takakage często wykorzystywali wpływy kupieckie w Hakacie 
do własnych celów administracyjnych. Największa liczba precyzyjnych 
poleceń z tego zakresu zachowała się w korespondencji między Takakagem 
a Sōtanem i Sōshitsu. Co ważne, większość rozkazów pan Hakaty przeka-
zywał jednocześnie obu kupcom, traktując ich jako równorzędnych przed-
stawicieli szerszej grupy, którą można utożsamiać ze starszyzną miejską 
(machidoshiyori). Zadania, które Takakage im wyznaczał, obejmowały głów-
nie kwestie organizacyjne. 22. dnia 3. miesiąca prawdopodobnie 1576 roku 
Takakage pisał do obu kupców:

Należy gruntownie sprawdzić magazyny w porcie [Hakacie] i dostarczyć do nich ryż. 
[Rozkaz ten] przyszedł przez Terazawę [Hirotakę; 1563–1633]. Mając to na względzie
należy zorganizować [te działania]. Przekażą [ten rozkaz] Te[jima] Ichi[suke] 
i Yokota[rō]. Uszanowanie67.

Poza zadaniami jednorazowymi, takimi jak kwestia dostarczenia ryżu 
do magazynów, kupców angażowano organizacyjnie także do prac długo-
terminowych zakrojonych na szerszą skalę. Złożenie części obowiązków 
na barki mieszczan stanowiło element ogólnego systemu administracyjnego 
kształtującego się w miastach należących do daimyō na przełomie okresu 
wojen domowych i okresu Edo. Ciesząca się największym autorytetem 
i dobierana na podstawie cenzusu majątkowego elita mieszczańska, zwana 
zwykle starszyzną, dysponowała częściową samorządnością, co oznaczało 
odpowiedzialność za niektóre kwestie bezpośrednio dotyczące mieszczan (np. 
dziedziczenia, spadków, organizacji pracy itd.)68. W odróżnieniu od Sakai 
z okresu działania rady egōshū – w podległych wojownikom miastach takich 
jak Hakata samorządność była jednak znacznie ograniczona, a kwestie 
dotyczące całego portu, a zwłaszcza jego planowania, rozbudowy i obron-
ności leżały w pełni w gestii samurajów. Kupcy byli potrzebni do organi-
zowania tych prac. I tak 20. dnia 2. miesiąca nieznanego roku Takakage 
pisał do Sōtana i Sōshitsu na temat robót budowlanych w Hakacie, które 
być może wiązały się z odbudową miasta zarządzoną przed Hideyoshiego 
w roku 1587:

Co się tyczy budowy domów w Hakacie, to pisałem już o tym poprzednim razem. 
To ważne, by zająć się kilkoma sprawami. Ponieważ na szczęście przyjechał 
[Shimai] Sōshitsu, trzeba porozmawiać i [wszystko] wyjaśnić. Bogatsi mieszcza-

67 Shoka shojō nado..., s. 28.
68 Wakita Haruko, Susan B. Hanley, Dimensions of Development: Cities in Fift eenth – and 

Sixteenth – Century Japan, w: Japan Before Tokugawa, red. John W. Hall, Princeton Uni-
versity Press, Princeton 1981, s. 311.



218 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

nie są zobowiązani dostarczyć dachówki, a mniej majętni powinni ograniczyć się 
do  przygotowania desek drewnianych lub bambusowych. Stanowczo nakazuję przy-
gotować to do 9. miesiąca. Gdyby były jakieś uchybienia w zadbaniu [o tę sprawę], 
winni zostaną ukarani zgodnie ze zbiorem praw, [a kara nie ominie także] człon-
ków ich rodzin. Sōshitsu opóźnia się ze sprawdzeniem tych spraw. Powinieneś mu 
pomóc. Szczegóły przekażę Sōshitsu. Uszanowanie.
Tak więc przekazuję [moją wolę w powyższych] linijkach. Stanowczo nakazuję [jej 
wykonanie]. To wszystko69.

Także wizyty wysoko postawionych wojowników w Hakacie stanowiły dla 
władz wojskowych okazję do skorzystania z zasobów należących do kupców.
Na przykład 5. dnia 8. miesiąca 1595 roku Takakage pisał do przebywają-
cego w porcie Sōtana:

Jako że pan Chūnagon70 [Kobayakawa Hideaki; 1582–1602] po raz pierwszy przyjeż-
dża [do naszej prowincji], należy zorganizować naradę ze starszyzną [miejską] oraz 
kilka uczt. Nie może tu być żadnych niedociągnięć. Przyjadę razem z Chūnagonem. 
Należy wysłać statek powitalny do Mihary oraz zorganizować ucztę w porcie. 
Trzeba również przygotować nocleg dla osób towarzyszących. Domy w Najimie 
są wciąż naprawiane i nie może być [przy tych pracach] żadnych niedociągnięć. 
[…] Uszanowanie71.

Po kilku dniach spędzonych w Miharze, 14. dnia 8. miesiąca Takakage 
znów napisał do Hakaty, tym razem także do Sōshitsu:

Pan Chūnagon [Kobayakawa Hideaki] przebywa tu już 10. dzień, lecz zamierza 
udać się do prowincji [tj. do Hakaty]. Informacja ta dotarła wczoraj do U[gaia] 
Shin[emona Mototokiego] i Awa[yi] Ji[rōbeia Sadayukiego]. Tak więc Wy (tsunai no 
mono) nie możecie tu [do mnie] przyjechać z portu. Należy tam [w Hakacie] przy-
gotować uroczystość [z okazji przyjazdu Hideakiego]. Ważne, by przygotować chatkę 
herbacianą na Matsuharze. Najważniejsze jest ugoszczenie [Hideakiego], ponieważ 
tak poradzili mi Mashi[ta] U[emon Nagamori?; 1545–1615] i [Ishida] ji[buno]-
shō72 [Mitsunari]. Szczegóły przekaże Katsura Ku[nai]. Pozdrowienie73.

69 Shoka shojō nado..., s. 27.
70 Honorowy tytuł dworski wysokiego doradcy w Wielkiej Radzie Stanu (chūnagon, 

w: Nihon kokugo daijiten...).
71 Kamiya monjo..., s. 182–183. Sōshitsu podobny list otrzymał już wcześniej od Yoshi-

hiro Shigenobu, który przekazywał prośbę Sōrina o przygotowanie miasta na przyjazd 
znamienitego gościa (Shoka shojō nado..., s. 14–15).

72 Jibunoshō to honorowy tytuł Mitsunariego oznaczający jednego z wyższych urzędników 
w Resorcie ds. Cywilnych (Jibushō) w systemie administracji starożytnej Japonii  (J. Tu -
bielewicz, Historia..., s. 60.)

73 Shoka shojō nado..., s. 27.



 4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym 219

Poza zarysowaniem mechanizmów komunikacji między lokalnym 
panem i mieszczanami powyższe listy wyraźnie pokazują pozycję Sōshitsu 
i Sōtana względem Takakagego, jak również względem innych mieszczan 
z Hakaty. W stosunku do daimyō kupcy ci znajdowali się na pozycjach 
quasi-wasalnych, dzięki czemu ich zasoby i możliwości organizacyjne mogły 
być wykorzystywane przez administrację lokalną zarówno poprzez bezpo-
średnie polecenia, jak i na zasadzie faktycznej podległości. Z drugiej strony 
Sōshitsu i Sōtan jako najważniejsi przedstawiciele społeczności miejskiej 
Hakaty (czołowi toshiyori) mogli nakładać obciążenia na ludność miejską 
podległą im w kwartałach.

4.1.3. Cele kupców

Relacje między kupcami i wojownikami budowane na bazie ceremonii 
herbaty, kurtuazji oraz umacniane dzięki prowadzeniu wspólnych przed-
sięwzięć handlowych i administracyjnych stanowiły dla kupców środek 
do osiągnięcia konkretnych zamierzeń. Zgodnie z ideami wyrażonymi 
w Testamencie Shimaia Sōshitsu podstawowym celem rodów kupieckich 
było powiększenie majątku, osiągnięcie zysków handlowych, a także umoc-
nienie swoich wpływów i pozycji społecznej. Wydaje się, że to właśnie te 
czynniki decydowały o podejmowaniu przez elitę kupiecką większości ini-
cjatyw w relacjach z wojownikami.

Dla kupców związanych z lokalną władzą wojskową jedną z kluczo-
wych kwestii było uzyskanie przywilejów handlowych, a w szczególności 
zwolnień celnych lub praw do pobierania własnych opłat. W omawianym 
okresie w Japonii rozdrobnienie feudalne sprzyjało współistnieniu wielu 
lokalnych praw tego rodzaju. Z punktu widzenia kupców z Hakaty miało 
to duże znaczenie, zwłaszcza w bezpośrednim otoczeniu portu, nad któ-
rym faktyczny nadzór znajdował się w gestii Ōtomo Sōrina, a później 
Kobayakawy Takakagego.

Dobre relacje między Sōshitsu i Sōrinem skłoniły daimyō do udziele-
nia kupcowi bliżej nieokreślonych przywilejów transportowych. W liście 
z 19. dnia 9. miesiąca nieznanego roku wasal Sōrina Yoshihiro Shigenobu 
pisał do Sōshitsu:

Ponownie przygotowano list z przywilejami obowiązującymi w całej prowincji 
i znoszący opłaty wewnątrz portu [Hakaty]. Właśnie przesyłam to pismo. Przyjmij 
je, proszę. [Myślę], że powinieneś być wdzięczny [panu Sōrinowi] za jego wolę. 
Ja również bardzo się z tego cieszę74.

74 Ibidem, s. 15.



220 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

W 1587 roku zmarł Sōrin, po czym nastąpiła zmiana władzy w bezpo-
średnim otoczeniu Hakaty. Kobayakawa Takakage otrzymał od Hideyoshiego 
nadania przekazujące w jego ręce prowincję Chikuzen oraz po dwa powiaty 
w prowincjach Chikugo i Hizen. Sōshitsu szybko dostosował się do nowych 
warunków (wspominano wyżej o jego wizycie 6. dnia 3. miesiąca 1588 roku 
na placu budowy nowego zamku w Najimie) i wkrótce czerpał z tego 
wymierne korzyści. W archiwum kupca znajduje się krótkie pismo z 14. dnia 
10. miesiąca 1589 roku, w którym bliżej nieznany przedstawiciel Takakagego 
powiadamia podległych urzędników na granicach celnych o zwolnieniach 
z opłat za towary należące do Sōshitsu:

W sprawie punktów celnych w lennie. [Towary] przesyłane do Shimaia Sōshitsu 
są zwolnione [z opłat]. Należy je przepuszczać bez żadnego sprzeciwu. Uszanowanie75.

Sōshitsu uznał przyznanie powyższego przywileju za warte odnotowa-
nia w Pamiętniku76.

Kwestią, która rzadko pojawia się w korespondencji i dokumentach kup-
ców, jest posiadanie przez nich ziemi. Wspominano wyżej na temat hojnych, 
gdyż wynoszących zapewne 3000 koku, nadań dla trzech najważniejszych 
kupców-chajinów (Rikyū, Sōgyū i Sōkyū), które otrzymali oni od Nobunagi 
lub Hideyoshiego (zob. podrozdział 2.1.). Także w relacjach z wojownikami 
o znaczeniu lokalnym tego rodzaju zyski wchodziły w grę  – aczkolwiek 
ich skala odpowiadała zapewne miejscowym warunkom. 21. dnia 9. mie-
siąca 1574 roku również Sōshitsu otrzymał nadanie ziemskie od wojownika 
Kusano Shigenagi z zamku Kagamiyama nieopodal Karatsu, którego wsparł 
przy jego powrocie z wygnania77. Shigenaga napisał później do Sōshitsu: 

Nie ma wątpliwości co do tego, że od lat jesteśmy w dobrych stosunkach. Tym 
razem pomogłeś mi z niezwykłą dbałością. Trudno to wszystko opowiedzieć, 
więc – nie wdając się w szczegóły – przekazuję Ci w zamian 3 chō78 ziemi w Fuji 
i Tobirze i 3 chō we wsi Yoshii. Przyjmij to, proszę, i potraktuj poważnie. Będę 
bardzo szczęśliwy, jeśli będziesz dbał o wszystkie kolejne sprawy. Matsubayashi 
przekaże Ci, jak się sprawy mają. Uszanowanie79.

Można żałować, że nie zachowało się więcej informacji na temat pozy-
skiwania ziemi od wojowników o znaczeniu lokalnym jako elementu sieci 

75 Ibidem, s. 12.
76 Shimaishi nenroku..., s. 95.
77 K. Hiromoto, Chanoyu in Hakata..., s. 106.
78 Jednostka powierzchni chō jest równa około 0,992 ha. Łącznie oba nadania wynosiły 

więc niecałe 6 ha.
79 Shoka shojō nado..., s. 10–11.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 221

interesów prowadzonych przez kupców z miast portowych. Wydaje się 
bowiem, że tego rodzaju praktyka była powszechnym sposobem ochrony 
wystawionych na różnego rodzaju ryzyko przedsięwzięć czysto handlowych. 
Jak będzie wykazane dalej, właśnie kontrola nad ziemią – czy to w postaci 
własności, czy też praw do podatków pobieranych z określonych mająt-
ków – stanowiły główne motywy budowania i utrzymywania relacji także 
z suwerenami Japonii.

4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii

Mianem suwerenów określam grupę najbardziej wpływowych wojowni-
ków, których działania doprowadziły do ponownego zjednoczenia Japonii 
po okresie wojen domowych – Odę Nobunagę, Toyotomiego Hideyoshiego 
i Tokugawę Ieyasu oraz, niejako na marginesie, ostatniego sioguna Ashikagę 
Yoshiakiego.

Czynnikami wyróżniającymi tę grupę osób wśród innych wojowników 
były ich wysoka pozycja i prestiż w środowisku samurajskim. Jak wspo-
minano wyżej, proces jednoczenia środkowej Japonii rozpoczął Nobunaga 
(zob. podrozdział 1.3.). W latach 1568–1582 udało mu się zdobyć kontrolę 
nad około 20 prowincjami w strategicznej, centralnej części kraju. Po śmierci 
Nobunagi w świątyni Honnōji w roku 1582 proces podporządkowywania 
wojowników w kraju kontynuował i zakończył Hideyoshi w 1590 roku. 
Z kolei po jego śmierci (1598) i krótkiej wojnie domowej w roku 1600 wła-
dzę nad krajem przejął Tokugawa Ieyasu, który trzy lata później zapocząt-
kował trzeci siogunat w historii Japonii. W japońskiej historiografi i tych 
trzech przywódców często określa się nieformalnym, choć pochodzącym 
z epoki terminem tenkanin (tenkabito), oznaczającym „człowieka, który 
zdobył władzę nad krajem”80.

Hegemonia trzech suwerenów wyrażała się także w tytulaturze. Zarówno 
w źródłach kupieckich, jak i samurajskich Nobunaga, Hideyoshi i Ieyasu 
wyróżniani są tytułem kō (  – ōyake; jego wysokość, wielki pan), ale okre-
ślano ich również wyrazem sama (pan). Tytuł kō, używany już w starożyt-
nych Chinach, przyjęło się stosować w Japonii w okresie Heian w odniesie-
niu do trzech najwyższych rangą ministrów stanu (dajō daijina, udaijina 
i sadaijina), aby z czasem przenieść go także do środowiska wojowników 
(od końca okresu Kamakura). Wtedy też powstał zawierający omawiany znak 
kō termin kubō (złożenie ze znakiem  – hō/kata), który aż do omawianego 
tu okresu włącznie odnosił się najczęściej do sioguna. Tak tytułowany był

80 Tenkanin, w: Nihon kokugo daijiten...



222 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

więc także Ashikaga Yoshiaki. Symboliczny prestiż związany z wyraże-
niami kō i kubō miał swoje źródła w tradycjach Kamakury i Muromachi. 
Tytułem kubō posługiwał się walczący o władzę nad krajem Ashikaga 
Takauji – założyciel siogunatu w Muromachi. Również gdy w 1349 roku 
Ashikaga Motouji (1340–1367) został pełnomocnym przedstawicielem 
władzy siogunatu w regionie Kantō z siedzibą w Kamakurze (Kamakura 
fu), zakomunikował to przyjęciem tytułu kubō. Stanowiło to symboliczne 
zrównanie się z ojcem – Takaujim, który jako siogun rezydował w Kioto. 
Warto dodać, że następcy przedwcześnie zmarłego Motoujiego postanowili 
rzucić wyzwanie władzom w Kioto, używając tytułu kubō jako narzędzia 
własnej polityki, której celem miało być sięgnięcie po realną władzę sioguna 
w skali całego kraju81.

Zachowane źródła wskazują, że tytułu kō używano wobec osób innych 
niż wymienione wyżej tylko w wyjątkowych przypadkach. Wobec panów 
feudalnych, jak również innych, mniej wpływowych wojowników stoso-
wano określenia sama oraz dono, oznaczające pana, lub bardziej szcze-
gółowe, odnoszące się do konkretnych cech charakteryzujących dane 
osoby  –  rō (sędziwy) czy nyūdō (pobożny; ten, który wstąpił na Drogę). 
Bardzo rzadko zdarzały się jednak odstępstwa od tych reguł, polegające 
na dodawaniu prestiżu panom o znaczeniu lokalnym. Wynikały one 
zapewne z bliskich związków, które łączyły autorów tekstów (czyli głów-
nie kupców) z poszczególnymi daimyō, władającymi lokalnie w okresie 
tworzenia źródeł. W Pamiętniku rodu Shimai tytułem kō kilkakrotnie są 
określani – mocno związani z Sōshitsu – Ōtomo Sōrin oraz Sō Yoshitoshi82, 
choć częściej Sōshitsu i inni stosują dla nich miano sama. Kompilator 
Genealogii rodu Shimai użył tytułu kō również wobec panów z rodu 
Kuroda, sprawujących wówczas władzę w Hakacie-Fukuoce83. Być może 
zwiększenie stopnia honoryfi katywności wynikało także z tego, że zarówno 
Pamiętnik, jak i Genealogia były często odtwórczymi tekstami do czyta-
nia i przekazywania kolejnym pokoleniom jako ofi cjalna historia rodu 
Shimai. W korespondencji, która zapewne nie miała pełnić takiej funk-
cji, tytuł kō w odniesieniu do wojowników innych niż suwereni Japonii 
nie występował.

W wyjątkowych przypadkach tytuł kō mógł być również użyty w sto-
sunku do kupca. Na przykład w liście od Hideyoshiego do Rikyū, prawdo-
podobnie z lat 1575–1576, tytułem kō został uhonorowany wielki mistrz cha-
noyu – być może nie tyle ze względu na uczynione wówczas Hideyoshiemu 

81 Ashikaga Ujimitsu, w: Kokushi daijiten...
82 Shimaishi nenroku..., s. 87–88, 94, 96.
83 Shimaike keizu..., s. 106–107.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 223

przysługi (pożyczkę), ile raczej z powodu jego niekwestionowanej pozycji 
dostojnego mistrza herbaty całej Japonii84.

Wskazanie czterech postaci nazwanych tu suwerenami Japonii, któ-
rych honorowano tytułem kō, jako odrębnej grupy wydaje się zasadne 
z kilku powodów. Po pierwsze, ze względu na znacznie większy dystans 
w hierarchii społecznej charakter kontaktów elity kupieckiej z suwerenami 
Japonii bardzo się różnił od jej relacji z wojownikami o znaczeniu lokal-
nym. Po drugie, motywy kontaktów mogły być inne niż w opisywanych 
wyżej przypadkach. Po trzecie w końcu, postaci Nobunagi, Hideyoshiego, 
Ieyasu oraz Yoshiakiego przedstawiane są w źródłach wytworzonych przez 
kupców w wyraźnie odmienny sposób niż w przypadku Ōtomo Sōrina, 
Kobayakawy Takakagego, Yamany Suketoyo czy innych daimyō.

4.2.1. Charakter kontaktów

Podobnie jak lokalni daimyō suwerenowie Japonii pojawiali się we wszyst-
kich źródłach wytworzonych przez kupców. Charakter kontaktów mię-
dzy elitą kupiecką a Nobunagą, Hideyoshim i Ieyasu był jednak inny niż 
w przypadku wojowników o znaczeniu lokalnym. Jako podstawowe różnice 
można wskazać wyraźnie mniejszą częstotliwość bezpośrednich kontaktów 
i ich odmienny, znacznie bardziej uroczysty charakter. Wynikało to przede 
wszystkim z dużo większego dystansu, jaki dzielił w wymiarze społecznym 
i symbolicznym kupców od suwerenów Japonii niż od lokalnych wojowni-
ków. Różnicę w charakterze tych relacji ukazuje również dobór informacji 
zawartych w dziennikach herbacianych. Na przykład w Notatkach Sōgyū, 
których główną treść stanowią opisy spotkań herbacianych, z zasady nie 
pojawiają się wzmianki o wydarzeniach w kraju. Wyjątkami od tej reguły 
są zasłyszane przez Sōgyū relacje z wydarzeń dotyczących Nobunagi 
i Hideyoshiego  – takie jak ich przejazdy przez okolicę, wizyty w stolicy 
czy zwycięstwa wojenne85.

Najrzadziej reprezentowaną tu postacią był Ashikaga Yoshiaki, który 
pojawiał się jedynie w tle korespondencji kupców  – zwłaszcza u Sōkyū. 
Żaden z listów w zbiorach kupieckich nie pochodził jednak od sioguna ani 
nie został do niego zaadresowany. W Notatkach ze spotkań rodu Tennōjiya 
Yoshiaki pojawił się tylko raz86. Być może wynika to z tego, że Yoshiaki 
sprawował swoją funkcję jako fi gurant Nobunagi i nie miał rzeczywistego 
znaczenia politycznego.

84 B.M. Bodart, Tea and Councel..., s. 52.
85 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 407, 409, 413, 418.
86 Ibidem, s. 184.



224 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Niewiele częściej jako adresat lub nadawca korespondencji występo-
wał Nobunaga. Wspominany był jednak wielokrotnie w koresponden-
cji oraz  w innych typach źródeł. Na przykład w Dzienniku Sōtana oraz 
Notat  kach ze spotkań rodu Tennōjiya można odnaleźć łącznie kilkanaście 
wzmianek o nim.

Inaczej wyglądała kwestia kontaktów Hideyoshiego z kupcami. W archi-
wum Sōtana na 30 listów znajdują się jedynie 4, które kanclerz zaadresował 
bezpośrednio do kupca. W przypadku Sōshitsu, którego zbiór korespondencji 
z tego okresu zawiera 56 pism, liczba takich listów również wynosi 4. Poza 
korespondencją, którą Hideyoshi wysłał bezpośrednio do kupców, w ich 
archiwach znajdują się pisma kierowane przez kanclerza do innych wojow-
ników lub grup mieszczan, lecz udostępnione do wglądu (i skopiowania) 
Sōtanowi i Sōshitsu. W archiwach obu kupców znajdują się odpowiednio 
1 i 5 takich listów. Hideyoshi pojawiał się również w dziennikach herba-
cianych. W przypadku Dziennika Sōtana spotkania z kanclerzem opisano 
w 18 wpisach (na łącznie 493).

Tokugawa Ieyasu, ostatni z wymienianych tu suwerenów, ze względu 
na najpóźniejsze uzyskanie wpływów politycznych, pojawił się w źródłach 
kupieckich z tego okresu tylko raz  – jako nadawca listu skopiowanego 
do archiwum Shimaia Sōshitsu (adresatem był znany mnich Ankokuji 
Ekei; ?–1600). Założyciel siogunatu w Edo występował jednak w innych 
źródłach  – przede wszystkim tych skompilowanych po 1600 roku, czyli 
w Pamiętniku rodu Shimai oraz w Genealogii rodu Shimai.

Podsumowując, suwerenowie Japonii występowali bardzo rzadko 
jako bezpośredni adresaci lub odbiorcy listów. Obraz relacji między nimi 
i kupcami tworzą więc najczęściej informacje pozostające na drugim pla-
nie w korespondencji. Szczególnie Nobunaga oraz Hideyoshi pojawiali się 
w wielu kontekstach w listach pochodzących od lub adresowanych do niżej 
postawionych wojowników, którzy często odgrywali rolę pośredników 
w kontaktach z kupcami. Wszyscy trzej suwerenowie byli wspominani czę-
ściej w źródłach narracyjnych – dziennikach herbacianych, pamiętnikach 
i genealogiach, co zostanie dokładniej omówione w dalszej części pracy.

Nieliczne listy suwerenów adresowane do kupców można podzielić na
dwa rodzaje – pisma kurtuazyjne oraz dokumenty normatywne. Do typo-
wych przykładów, które można zaliczyć do tej pierwszej grupy, należą 
wyłącznie listy podpisane za pomocą czerwonej pieczęci (goshuin), two-
rzone w odpowiedzi na przysyłane przez kupców podarunki. Wydaje się, 
że otrzymanie tego rodzaju listu kupcy traktowali jako wielkie wyróżnienie. 
Kuroda Josui w pochodzącym z 1602 roku liście do Sōtana porównywał 
czasy Ieyasu i Hideyoshiego w kontekście komunikacji listownej z kupcami, 
zauważając kluczowe podobieństwo:



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 225

[...] Tak jak za rządów Pana Taikō [Hideyoshiego] listy z czerwoną pieczęcią [także 
obecnie] nie są wysyłane byle komu87.

Cztery listy, które od Hideyoshiego otrzymali Sōtan i Sōshitsu, powstały 
według tego samego schematu. 2. dnia 6. miesiąca nieznanego roku Sōtan 
otrzymał od Hideyoshiego następujące pismo:

Prezent z dwóch beczułek sake shironeri i trufl i był wyjątkowo starannie przygo-
towany, cieszę się [z tego podarunku]. [Moje podziękowania] przekaże Yamanaka 
Kitsunai [Nagatoshi; 1547–1608]88.

Równie lakoniczne było podziękowanie Hideyoshiego z 23. dnia 11. mie-
siąca 1587 roku za podarunki od Sōshitsu:

Otrzymałem chiński wachlarz oraz 2 tan jedwabiu. Cieszę się. [Moje podziękowa-
nia] przekaże Ishida jibunoshō [Mitsunari] 89.

Z powyższego wynika, że podobnie jak w przypadku kontaktów z lokal-
nymi wojownikami kupcy starali się poprawiać relacje poprzez kurtuazyjne 
prezenty dla suwerenów. Także w tym przypadku były to zwykle dary o war-
tości symbolicznej: beczułki sake, pakunek grzybów, różne gatunki ryb90, 
suszone mątwy, purpurowe nici91 lub zwój ozdobnego papieru92. Bardziej 
okazałe podarunki stanowiły konie oraz wonne drewno aloesowe93. 
W Pamiętniku rodu Shimai odnajdujemy wzmianki dokładniej opisujące 
ceremoniał wręczania tego rodzaju podarunków. Po spacyfi kowaniu Kiusiu 
Hideyoshi bawił przez jakiś czas w Hakacie, gdzie spotykał się z lokalnymi 
kupcami, snując plany odbudowy miasta po zniszczeniach. Pod datą 10. 
dnia 6. miesiąca 1587 roku Sōshitsu zapisał w Pamiętniku jeden z najcie-
kawszych fragmentów:

10. dnia tego samego miesiąca [1587 roku] Pan Kanclerz zadecydował, że chce 
zobaczyć pozostałości Hakaty. Spod bramy świątyni widzieliśmy statek południo-
wych barbarzyńców [tj. Europejczyków] zwany fustą94. Dotarliśmy do Hakaty. 

87 Kamiya monjo..., s. 186.
88 Wpływowy wasal, zausznik i ofi cjalny, przyboczny pisarz (yūhitsu) Hideyoshiego 

(ibidem, s. 179).
89 Shimai monjo oyobi kiroku (Dokumenty i zapiski rodu Shimai), Fukuoka kenshi 

shiryō (Źródła do historii prefektury Fukuoka), t. 5, Fukuoka ken, Fukuoka 1936, s. 145.
90 Shimaishi nenroku..., s. 91.
91 Kamiya monjo..., s. 180.
92 Shoka shojō nado..., s. 3.
93 Kamiya monjo..., s. 180.
94 Niewielki lekki okręt wiosłowy (galera) wyposażony w jeden żagiel typu łacińskiego.



226 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Na statek [oprócz nas] wsiadło tylko dwóch misjonarzy i służba. Na plaży w por-
cie wręczyliśmy [Hideyoshiemu] dwie ryby suzuki95 i pieniądze. Przyjął tylko 
ryby, a pieniądze przekazał społeczności Hakaty. Wszyscy wyraziliśmy mu swą 
wdzięczność96.

Z powyższego opisu wyraźnie wynika, że podarunki w postaci pożywienia 
miały charakter czysto symboliczny, a pieniądze nie. Hideyoshi, inwestując 
już zapewne w dobre relacje z miejscową elitą kupiecką, które w przyszłości 
miały mu ułatwić wykorzystanie Hakaty w planach inwazyjnych na Koreę 
(zob. podrozdział 4.2.2.), przyjął jedynie pierwszy typ prezentu.

Suwereni rewanżowali się kupcom także podarunkami o znaczeniu 
symbolicznym. W Notatkach ze spotkań rodu Tennōjiya Sōgyū zapisał 
pod datą 10. dnia 12. miesiąca 1573 roku informację o spotkaniu z kupcami 
Matsuem Ryūsenem, Shioyą Sōetsu i Kusabeyą Dōsetsu:

Przygotowałem zupę z dzikich gęsi, które otrzymałem w prezencie od pana Nobunagi 
w Kioto 24. dnia poprzedniego miesiąca97.

Sōshitsu z kolei wspominał o prezentach dla Ieyasu (dwóch, zapewne ko -
reańskich, wachlarzach i lunecie), które wręczał w roku 1589, czyli na długo 
przed przejęciem przez niego władzy98. Ieyasu miał zrewanżować się Sōshitsu 
podarunkiem typowym dla środowiska wojowników – wachlarzem bojo-
wym (ongunbai ōgi)99.

Kolejną różnicą między relacjami elity kupieckiej z suwerenami Japonii 
a kontaktami kupców z wojownikami o znaczeniu lokalnym był charak-
ter bezpośrednich spotkań. Wizyty kupców u Nobunagi i Hideyoshiego 
miały znacznie bardziej uroczysty charakter – często zbliżony do audiencji. 
Dotyczyło to w szczególności spotkań, w których uczestniczyli przedsta-
wiciele mieszczaństwa z Hakaty. Dla Sōtana i Sōshitsu wizyty w regionie 
stołecznym lub przyjazd Hideyoshiego do prowincji były wydarzeniami 
znacznie rzadszymi i przez to bardziej uroczystymi niż dla Sōgyū lub 
Sōkyū, którzy dzięki bliskości Sakai i Kioto mogli utrzymywać z Nobunagą 
i Hideyoshim częstsze kontakty. Warto jednak dodać, że większa często-
tliwość kontaktów nie umniejszała rangi takich wizyt, ponieważ zarówno 
dla Sōgyū, jak i dla Sōkyū dostęp do Nobunagi i Hideyoshiego był

95 Strzępiel japoński (Lateolabrax japonicus).
96 Shimaishi nenroku..., s. 91.
97 Tennōjiya kaiki..., t. 8, s. 188–189.
98 Shimaishi nenroku..., s. 95.
99 Wachlarzy bojowych wykonanych najczęściej z drewna pokrytego laką używano 

podobnie do buławy (ibidem, s. 99).



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 227

ograniczony w podobnym stopniu jak dla kupców z Hakaty. Wyjątkowy 
przypadek, który ze względu na wysoką częstotliwość spotkań nie mieści 
się w powyższych kategoriach, stanowiły relacje Rikyū z Hideyoshim.

Z zachowanych źródeł wynika, że wszyscy kupcy uważali spotkania 
z suwerenami Japonii za wydarzenia najwyższej wagi. W części Notatek 
ze spotkań rodu Tennōjiya poświęconej ceremoniom urządzanym przez 
przedstawicieli rodu Tennōjiya znajdują się tylko dwa wpisy dotyczące 
spotkań, na których Sōgyū przygotowywał herbatę dla Nobunagi. Wydaje 
się, że na pierwszym z nich (4. dnia 6. miesiąca 1576 roku) pojawił się 
tylko Nobunaga. W drugim przypadku (30. dnia 9. miesiąca 1578 roku) 
wizyta miała charakter uroczysty i uczestniczyło w niej kilkunastu innych 
gości100. Obu tym spotkaniom Sōgyū poświęcił w Notatkach relatywnie 
dużo miejsca, w szczegółowy sposób opisując wykorzystane utensylia 
herbaciane, ozdoby i przygotowane potrawy. W podobny sposób przed-
stawił także wizyty u Nobunagi, a zwłaszcza ceremonię z pokazem teatru 
nō, która odbyła się na zamku Azuchi prawdopodobnie kilka dni przed 
śmiercią pana z Owari101.

O charakterze spotkań z Nobunagą dowiadujemy się również ze źró-
deł pozostawionych przez Sōkyū. W Wyimkach z dziennika herbacia-
nego Imaia Sōkyū na 87 wpisów znajduje się 6 relacji ze spotkań z panem 
z Owari. Należy jednak pamiętać, że tekst ten jest wyciągiem z oryginal-
nego, niezachowanego dziennika herbacianego, który mógł liczyć nawet 
kilkaset wpisów. Sposób stworzenia Wyimków (na zasadzie wyboru najcie-
kawszych spotkań) może skłaniać do wysunięcia tezy, że żadne spotkanie 
z Nobunagą nie zostało odrzucone w procesie kompilacji. To natomiast 
oznaczałoby, że mimo względnej zażyłości między Sōkyū i Nobunagą 
odbyło się bardzo niewiele bezpośrednich spotkań w okresie politycznej 
aktywności pana z Owari. Poza spotkaniami przy herbacie Sōkyū odnoto-
wał w Wyimkach także wizytę suwerena w domu Matsuiego Yūkana 1. dnia 
4. miesiąca 1570 roku102. Wszystkie spotkania z Nobunagą miały charakter 
ofi cjalny i uczestniczyło w nich od kilku do kilkunastu osób  – zarówno 
kupców, jak i wojowników103.

Status de facto wasala Nobunagi i prowadzona w jego imieniu działalność 
administracyjna co pewien czas stwarzały dla Sōkyū potrzebę organizowania 

100 Odbyła się wówczas ceremonia kuchikiri, czyli rytuał sproszkowania i pierwszego 
zaparzenia liści herbacianych, które przechowywano w specjalnym tsubo w poprzednim 
sezonie. Ceremonia oznaczała nieofi cjalny początek roku dla ludzi herbaty (Tennōjiya kaiki..., 
t. 8, s. 299–300; kuchikiri no chaji, w: Nihon kokugo daijiten...).

101 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 363–364.
102 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 21.
103 Ibidem, s. 24–30.



228 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

spotkań z panem z Owari. Także i one odbywały się jednak rzadko. W two-
rzących archiwum Sōkyū 134 listach przypadających na okres 11 miesięcy 
(począwszy od połowy roku 1569) tylko raz pojawiła się niepozostawiająca
wątpliwości wzmianka na temat wizyty Sōkyū na zamku w Gifu, czyli 
w ówczesnym miejscu stacjonowania Nobunagi. 22. dnia 8.  miesiąca 
1569 roku Sōkyū napisał do mnicha Asayamy Nichijō:

Przed kilkoma dniami przyjechałem z Gifu. Chciałem nawiązać z Tobą kontakt, 
ale Cię nie było, więc nie mogłem tego zrobić. Nobunaga był w dobrym nastroju, 
co bardzo mnie ucieszyło [...]104.

Spotkania z suwerenami Japonii były jeszcze bardziej wyjątkowe dla kup-
ców z Hakaty, którzy rzadko przebywali w regionie stołecznym. Co więcej, 
często te nieliczne spotkania mogły się odbywać tylko dzięki pośrednictwu 
chajinów z Sakai. W 1582 roku przebywający wówczas w regionie stołecznym 
Sōshitsu otrzymał od kupców z Sakai informację, że na zlecenie Nobunagi 
poszukuje go Matsui Yūkan. Adresatami listu Yūkana w tej sprawie byli wpły-
wowi kupcy z Sakai: Shioya Sōetsu, Zeniya Sōtotsu, Sōgyū i Hanawa Sōya:

Najbliższego 28. [dnia miesiąca] Pan [Nobunaga] przyjeżdża do stolicy. Przywozi 
z sobą utensylia herbaciane. W Kioto odbędzie się spotkanie herbaciane. [Nobunaga] 
chce, by pojawił się na nim Sōshitsu z Hakaty. Nakazał to wczoraj, 18. [dnia mie-
siąca]. Życzy sobie, byście wszyscy przygotowali utensylia i przyjechali do stolicy. 
Jeśli jest tam Sōshitsu, chcę przekazać mu tę informację. Dlatego wysłałem ten 
list. Uszanowanie105.

Dostęp kupców do suwerenów Japonii był niezwykle ograniczony, 
a inicjatywa organizacji spotkań leżała prawie wyłącznie po stronie wojow-
ników (najprawdopodobniej Sōshitsu nie udało się wówczas zobaczyć 
z Nobunagą)106. Dla Sōshitsu i Sōtana dodatkowym utrudnieniem było 
oddalenie od krajowych ośrodków władzy, co w dużej mierze warunkowało
niską częstotliwość wizyt. Gdy Nobunaga lub Hideyoshi wychodzili
z inicjatywą i zapraszali kupców z Hakaty, spotkania mogły się jednak 
odbywać ze znaczną regularnością.

Sōtan zapisał w swoim Dzienniku, że po raz pierwszy widział się 
z Hideyoshim 3. dnia 1. miesiąca 1587 roku w Osace107. Kolejne 17 wspólnych 
spotkań można zgrupować w krótkich okresach przebywania Hideyoshiego 
na Kiusiu lub Sōtana w regionie stołecznym. I tak w tym samym roku 

104 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 903.
105 Shoka shojō nado..., s. 11–12.
106 Izumi C., Sakai to Hakata..., s. 136.
107 Sōtan nikki..., s. 158.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 229

Sōtan został zaproszony przez Hideyoshiego do prowincji Satsuma, gdzie 
kanclerz przebywał podczas kampanii pacyfi kacyjnej na Kiusiu. Niedługo 
po tym spotkaniu, które według Dziennika odbyło się 28. dnia 4. mie-
siąca, Hideyoshi przeniósł swój obóz wojskowy na północ – do Hakozaki 
nieopodal Hakaty108. Na pobyt Hideyoshiego w Hakozaki przypada więc 
pierwszy okres bardziej ożywionych relacji między Sōtanem i kanclerzem – 
w niecałe 20 dni odbyło się aż 5 spotkań109. Wydaje się, że Hideyoshi starał 
się umocnić relacje z przedstawicielami elity kupieckiej Hakaty, ponieważ 
w odróżnieniu od Nobunagi, który zapraszał na tego rodzaju spotkania 
wielu gości, w Hakozaki odbyło się kilka bardziej prywatnych wizyt Sōtana 
i Sōshitsu, w których uczestniczyły po dwie, trzy osoby.

Drugi okres wzmożonych kontaktów nastąpił na jesieni tego samego roku 
w kontekście wielkiej uroczystości w Kitano. Jak wspominano wyżej, Sōtan 
spóźnił się na nią, lecz został przyjęty przez Hideyoshiego na osobistym widze-
niu w pałacu Jurakudai (8. dnia 10. miesiąca)110. Przez kolejne 13 dni Sōtan 
pojawił się jeszcze na 3 spotkaniach z kanclerzem w Osace i Kioto111.

Na kolejne spotkania z Hideyoshim Sōtan musiał czekać aż 4 lata i 6 mie -
sięcy, gdy ten przybył do Nagoi na Kiusiu, by doglądać przygotowań do inwa-
zji na Półwysep Koreański. Dwa następne odbyły się pod koniec 5. mie  siąca 
1592 roku, a 3 kolejne w okresie 18 dni, począwszy od 30. dnia 10. miesiąca112. 
Dwa ostatnie spotkania Sōtana z Hideyoshim miały miejsce w Fushimi, 
a kolejne – dopiero 5 lat później (24. dnia 2. miesiąca 1597 roku)113.

Podsumowując, według Dziennika między pierwszym a ostatnim 
widzeniem Sōtana z Hideyoshim minęło 10 lat i 23 dni. Rozkład w czasie 
18 odnotowanych w tym okresie spotkań jest nierównomierny, dochodziło 
do nich jedynie w krótkich okresach, gdy obie strony przebywały w tym 
samym miejscu. Wyłączając 4 wyizolowane czasowo spotkania (pierwsze 2 
i ostatnie 2), według zapisków Sōtana 14 widzeń z kanclerzem przypada 
na krótkie okresy wspólnego pobytu autora dziennika i Hideyoshiego 
w regionie stołecznym lub na północy Kiusiu, które trwały łącznie jedynie 
od 49 do 55 dni (jedna z krańcowych dat nie jest pewna). Mimo że infor-
macje zawarte w Dzienniku Sōtana w wielu przypadkach nie wyznaczają 
pełnych ram przebywania obu stron w danym regionie, umożliwiają jednak 
wyciągnięcie ogólnych wniosków dotyczących charakteru relacji między 

108 Ibidem, s. 226–227.
109 Ibidem, s. 227–232.
110 Ibidem, s. 232–233.
111 Ibidem, s. 235–238, 240–241.
112 Ibidem, s. 268–273, 276–279.
113 Ibidem, s. 316–321.



230 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Hideyoshim a Sōtanem, a w szerszym kontekście  – między suwerenami 
Japonii a elitą kupiecką (zwłaszcza z Hakaty).

Relacje suwerenów Japonii i kupców opierały się na podobnych funda-
mentach jak wojowników niższego szczebla i kupców – kurtuazyjnej wymia-
nie podarunków i spotkaniach, zwłaszcza herbacianych. Istniały jednak 
istotne różnice. Po pierwsze, inicjatywa nawiązywania relacji i organizacji 
spotkań prawie zawsze należała do suwerenów. Świadczą o tym zaprosze-
nia Sōshitsu do Osaki oraz Sōtana do Satsumy i Kitano. Po drugie, liczba 
spotkań przypadająca na okres aktywności poszczególnych osób była bar-
dzo niska. Dlatego kupcy uważali nieliczne i zwykle uroczyste spotkania 
za wydarzenia o wyjątkowym charakterze i najwyższej wadze. Warto jednak 
podkreślić, że w razie potrzeby Nobunaga lub Hideyoshi mogli zwiększyć 
częstotliwość spotkań, by realizować własne cele polityczne lub kulturalne, 
co miało miejsce zwłaszcza podczas pobytów w okolicy miast portowych. 
W przypadku Sōtana widać to szczególnie wyraźnie w okresie stacjono-
wania Hideyoshiego na Kiusiu.

Powyżej wspomniałem o bardzo małej liczbie listów wysyłanych bezpo-
średnio do kupców przez suwerenów Japonii. Dodatkowo zwróciłem uwagę, 
że listy te były w istocie wyrazami kurtuazji w odpowiedzi na przesyłane 
przez kupców podarunki. Charakterystyczne, że w innych sprawach, które 
suwereni chcieli przekazać kupcom z Sakai i Hakaty, posługiwali się oni 
zaufanymi pośrednikami w osobie stojących wysoko w hierarchii samurajów.

Warto przy tym zaznaczyć, że funkcja pośredników zwykle nie była toż-
sama z funkcją posłańców, którzy bezpośrednio przekazywali najważniejsze 
informacje adresatom listów, choć zdarzały się i takie sytuacje. Pod datą 
29. dnia 5. miesiąca 1592 roku Sōshitsu zapisał w Pamiętniku:

29. dnia tego samego miesiąca [1592 roku] wręczyliśmy prezenty od starszyzny 
miejskiej z Hakaty za pośrednictwem pana Yamanaki [Nagatoshiego, gubernatora] 
Yamashiro. Zakończyliśmy prezentację upominków. Przyszły dziś dobre wieści 
z Korei, a prezenty dobrze wpisały się w tę okazję. Pan Yamashiro powiedział, 
że Jaśnie Pan [Hideyoshi] był w wyjątkowo dobrym nastroju [...]114.

Zwykle jednak wysoko postawieni pośrednicy w kontaktach z suwere-
nami Japonii wykonywali wolę swojego pana poprzez własnych posłańców 
rozsyłanych do kupców w Sakai i Hakacie. Można zatem przyjąć, że obec-
ność wpływowych pośredników stanowiła dodatkowy szczebel w strukturze 
komunikacji między Nobunagą i Hideyoshim a kupcami. W przypadku 
pana z Owari funkcję tego rodzaju pośredników pełnili Sakuma Nobumori, 
Niwa Nagahide, Wada Koremasa i Kinoshita Tōkichirō. Po przejęciu władzy 

114 Shimaishi nenroku..., s. 98.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 231

przez Hideyoshiego za kontakty z kupcami z Hakaty byli odpowiedzialni 
przede wszystkim Ishida Mitsunari i Kobayakawa Takakage. Poza przeka-
zywaniem rozkazów pośrednicy w osobie lokalnych panów informowali 
kupców o wydarzeniach na najwyższych szczeblach władzy, do której mieli 
nieporównywalnie łatwiejszy dostęp. W liście z 13. dnia 3. miesiąca niezna-
nego roku (lata 90.) Kobayakawa Takakage pisał do Sōtana, zobowiązując 
się do informowania go o planach Hideyoshiego:

List oraz 2 shaku solonych ryb dotarły do mnie w dalekie strony. Jestem wdzięczny 
i cieszę się. Czuję się uspokojony, że u Ciebie wszystko bez zmian. Taikō odwiedzi 
nas w czasie przyjazdu do [tej] prowincji. Jest to naprawdę wielka sprawa. Zgaduję, 
że masz [podobne] odczucia. Będę Cię na bieżąco informował. Uszanowanie115.

Obecność wpływowych pośredników można wytłumaczyć nie tylko 
ograniczonym dostępem do suwerenów Japonii, lecz być może również 
względami etykiety. Dzięki zachowanym listom Nobunagi możemy bowiem 
stwierdzić wyraźnie, że nawet po osiągnięciu przez pana z Owari hegemonii 
w centrum kraju jego komunikacja z wieloma wojownikami i instytucjami 
religijnymi (np. klasztorami buddyjskimi) odbywała się bez wykorzystania 
pośredników116. Mogłoby z tego wynikać, że bezpośrednia korespondencja 
(inna niż czysto kurtuazyjna) z przedstawicielami warstwy kupieckiej nie 
mieściła się w kanonie działań najwyższych wojowników w kraju.

Ze względu na pozycję pośredników ich relacje z kupcami można porów-
nać do stosunków między ważnymi, lokalnymi daimyō a elitą kupiecką. 
Różnica polegała jednak na tym, że to nie panowie feudalni stanowili 
tu stronę komunikacji, lecz kontaktowali się z kupcami w imieniu suwere-
nów Japonii lub w ich sprawach. Jak wyglądała tego rodzaju komunikacja, 
wyraźnie pokazuje list Sōkyū z 17. dnia 8. miesiąca 1569 roku adresowany 
do dwóch związanych ze sprawą, choć bliżej nieznanych osób, niejakiego 
Terady, „pobożnego gubernatora prowincji Etchū”, oraz gubernatora pro-
wincji Aki – Nagasonego:

Specjalnie wysyłam list. Kupiony przeze mnie majątek Zuisen’an przy świątyni 
Zentsūji z Sakai leży w Bandai. To majątek należący przed laty do zmarłego [Matsury, 
gubernatora] prowincji Higo. Nohara Sōkei nie chce [jednak] z niego zrezygnować.
Powiedziano mi, że muszę się teraz uzbroić w cierpliwość. Nobunaga specjalnie 
zajął się jego [tj. Nohary] sprawą. Po tym jak Nohara przekazał swój punkt widze-
nia, Nobunaga rozkazał mu, aby nie było tu żadnych zmian i żeby Nohara się nie 
sprzeciwiał. To, co powyżej, [Nobunaga] przekazał Saku[mie] U[emonowi], a ten 

115 Kamiya monjo..., s. 182.
116 Oda Nobunaga monjo..., t. 1, s. 248–249.



232 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

napisał list do [Matsury] Magohachirō, dzięki któremu się dowiedziałem. [...] 
Szczegóły przekaże Kusakabe Shin’emon no jō. [Wybaczcie, że] piszę tak ogólnie. 
Uszanowanie117.

Z powyższego listu jasno wynika, że komunikacją z Sōkyū zajmował się 
Sakuma Nobumori, mimo że rozkazy wychodziły od Nobunagi. Kupiec był 
z kolei ogniwem łączącym zausznika Nobunagi i bliżej nieokreślone niżej 
postawione osoby, które z nieznanych względów mogły być zaintereso-
wane sprawą. W powyższym liście występuje dodatkowa osoba – Matsura 
Magohachirō, którego włączono w sprawę ze względu na wcześniejszą 
przynależność majątku do rodu Matsurów.

Jak ważne dla Sōkyū było pośrednictwo w kontaktach z Nobunagą, 
czytamy w relatywnie długim liście do Kinoshity Tōkichirō z tego samego 
dnia co powyższe pismo dotyczące majątku Zuisen’an:

Specjalnie zwracam się za pośrednictwem listu. A więc wojsko wyrusza do Tajimy, 
tak jak sobie życzyłeś. Stanie się to [dla Ciebie] powodem do sławy, to naprawdę 
wspaniale. Co do Jaśnie Pana [Nobunagi, który przebywa] w Gifu, to bardzo się 
cieszę, że pozostaje w dobrym nastroju. Od jakiegoś czasu jesteś pośrednikiem [mię-
dzy nami]. Ma to znaczenie, szczególnie że [Nobunaga] wydał polecenie w sprawie 
[mojego] problemu z Ikedą [Katsumasą, ?–1578?] i Itamim [Chikaokim, ?–1574]. 
Kolejną sprawą, o której dałem znać Nobunadze, była kwestia [Nohary] Sōkeia. 
Tu  polecił tak samo [na moją korzyść]. Dziś posłałem wiele wiadomości na ten 
temat. Daj mi znać, gdybyś uważał, że coś jest nie tak. Oznacza to, że znów proszę 
Cię o pomoc w kwestii pośredniczenia. Jakiś czas temu miałem jechać do Takatsuki, 
ponieważ dowiedziałem się o Twoim planowanym pobycie tam. Już chciałem Cię 
odwiedzić, lecz okazało się, że wcześniej stamtąd wyjechałeś. Specjalnie zostawi-
łem dla Ciebie wiadomość, prosząc [o przekazanie jej], jak i szczegółów Wa[dzie 
Koremasie, gubernatorowi prowincji] I[ga]. Jako że niedługo jadę do prowincji 
[Tajima?], opowiem Ci o tych sprawach w bezpośredniej rozmowie. Uszanowanie118.

Jak widać powyżej, dobre relacje z postawionymi blisko protektora 
wojownikami były dla Sōkyū szczególnie istotne w przypadku problemów 
z wyegzekwowaniem różnego rodzaju praw nadanych przez Nobunagę. 
Powyżej, w kontekście tego rodzaju kłopotów, poza Noharą Sōkeiem poja-
wili się także Ikeda Katsumasa oraz Itami Chikaoki. Sōkyū, dzięki dobrym 
relacjom z Kinoshitą Tōkichirō, starał się powiadomić o sprawie także 
Wadę Koremasę, wówczas jednego z najbliższych zauszników Nobunagi.

Dobre relacje z zausznikami Nobunagi mogły być dla kupca także 
wartością innego rodzaju. Dzięki utrzymywaniu częstszych kontaktów 

117 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 899.
118 Ibidem, s. 899.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 233

z Sakumą Nobumorim i Kinoshitą Tōkichirō rosła także pozycja samego 
Sōkyū w lokalnym środowisku – przede wszystkim względem wojowników 
o znaczeniu lokalnym, postawionych niżej niż pośrednicy. Jak wspomi-
nano wyżej (zob. podrozdział 4.1.2.), prawdopodobnie 3. dnia 9. miesiąca 
1569 roku kupiec z Sakai napisał list, w którym starał się wykorzystać swoje 
relacje do skontaktowania wojownika Ukity Naoiego z Nobunagą. Także 
w tym przypadku adresatem był Tōkichirō, który miał zagwarantować, 
że informacja dotrze do Nobunagi119.

Dużo światła na powyższy mechanizm komunikacji między suwere-
nami a kupcami rzuca także pośrednictwo Ishidy Mitsunariego w relacjach 
Shimaia Sōshitsu z Hideyoshim. W okresie najbardziej intensywnych kon-
taktów z kupcem z Hakaty (po 1590 roku) Mitsunari zajmował już swoje 
najwyższe stanowisko na czele jednego z 12 resortów, gdzie odpowiadał 
za administrowanie zjednoczonym przez Hideyoshiego krajem. Przed 
1595  rokiem otrzymał on także stanowisko jednego z pięciu członków 
węższej rady odpowiedzialnej za funkcjonowanie administracji w kraju, 
ze szczególnym uwzględnieniem strategicznego regionu stołecznego. 
Dodatkowo nadzór sprawowany nad wprowadzanym przez Hideyoshiego 
katastrem ziemskim czynił go de facto najważniejszą postacią przy kancle-
rzu120. To Mitsunari – także ze względu na swoje funkcje administracyjne – 
najczęściej przekazywał mieszczanom z Hakaty zarządzenia Hideyoshiego. 
W tym przypadku Sōshitsu był traktowany jako przedstawiciel całego 
miasta. 29.  dnia 1. miesiąca prawdopodobnie 1590  roku Mitsunari pisał 
do Sōshitsu:

Przesyłam Ci teraz pismo od Hideyoshiego z regulacjami dotyczącymi portu, które 
chciałeś otrzymać. Przekaż je ludności. Wczoraj [Kobori?] Kyūzaemon z powiatu 
Nishi opowiedział mi dokładnie o tym, co mówiłeś [mu] na temat swojego zdrowia. 
Chciałbym, byśmy pozostali w dobrych relacjach. Dowiedziałem się także o Twoim 
planowanym przyjeździe do stolicy. Przyjedź po tym, jak pan Kingo [Kobayakawa 
Hideaki] dotrze do prowincji [Chikuzen]. Nie musisz się niczym martwić. Czekaj 
spokojnie w porcie. Poza tym jest jeszcze kwestia ryżu. Ponieważ w tych stronach 
wzrosły ceny, znacząco zmieniając sytuację, nakazuję wszystkim, by zebrali swoją 
określoną [podatkiem] ilość ryżu. Tu jest spokojnie. Kosetsu [Konishi Yukinaga] 
dobrze sobie poradził. Hatai [Sō Yoshitoshi] stara się z całych sił. Szczegóły przekaże 
posłaniec Ikoma Jinshirō. Ponieważ za kilka dni starszyzna przyjeżdża do stolicy, 
przekażę im szczegóły. To wszystko121.

119 Ibidem, s. 909.
120 Ishida Mitsunari, w: Japan: An Illustrated Encyclopedia...; Kuwata Tadachika, Ishida 

Mitsunari, Chūō Kōronsha, Tōkyō 2009, s. 54–57.
121 Shoka shojō nado..., s. 23–24.



234 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Powyższy list nie tylko jasno określa pozycję Sōshitsu między Mitsunarim 
a społecznością miejską Hakaty, lecz także sugeruje, że relacje między kup-
cem a najważniejszym zausznikiem suwerena Japonii były względnie zażyłe 
(informacje na temat zdrowia). I rzeczywiście, także w innych listach znaj-
dujemy świadectwa dobrych relacji łączących obie strony.

Informacje na temat podobnych prywatnych relacji pojawiają się 
w Pamiętniku rodu Shimai także późną wiosną 1589 roku:

23. dnia 3. miesiąca [1589 roku] otrzymałem list od pana Ishidy jibunoshō 
[Mitsunariego]. Pisze, że przyjedzie niedługo do prowincji i zamierza zatrzymać 
się u mnie. Pozwoliłem sobie odpowiedzieć, że przyjąłem to do wiadomości.
15. dnia 4. miesiąca [1589 roku] pan Jibunoshō pojawił się w tej prowincji. Od razu 
przyjechał do mnie i zatrzymał się w moim domu. Zorganizowałem spotkanie 
herbaciane i zaprosiłem [Kamiyę] Sōtana jako kompaniona122.

Co ciekawe, dobre relacje między obiema stronami utrzymywały się 
przypuszczalnie także po śmierci Hideyoshiego. W krótkim liście z 5. dnia 
9. miesiąca prawdopodobnie 1598 roku Mitsunari wspomina o kolejnej 
planowanej wizycie u Sōshitsu:

Specjalnie wysyłam list. Tak więc co do naszych spraw, to wyjeżdżam stąd 28. lub 
29. bieżącego miesiąca i udaję się do prowincji [Chikuzen]. Przede wszystkim 
miej na względzie, że zatrzymam się u Ciebie. Szczegóły przekazałem Komaiowi 
i Takano123.

Zażyłe relacje z wysoko postawionym zausznikiem Hideyoshiego, 
a zwłaszcza goszczenie go u siebie w Hakacie, oznaczały dla Sōshitsu także 
różnego rodzaju udogodnienia. Na przykład Mitsunari, który odgrywał 
kluczową rolę w pierwszej fazie organizowanej na północy Kiusiu inwazji 
na Półwysep Koreański, w liście adresowanym do społeczności kupieckiej 
całego portu wyjął dom Sōshitsu spod obowiązku użyczania dachu nad 
głową wojownikom przygotowującym się do morskiej przeprawy na kon-
tynent. Pismo to było dla Sōshitsu tak ważne, że jako jedno z trzech zale-
dwie listów zostało w całości przepisane do Pamiętnika pod stosowną datą 
(25. dnia 1. miesiąca 1590 roku)124.

Tokugawa Ieyasu – ostatni z przedstawianych suwerenów Japonii – poja-
wia się w przytaczanych tu źródłach kupieckich głównie przed rokiem 1600, 
jeszcze jako jeden z wpływowych panów feudalnych wschodniej Japonii. 

122 Shimaishi nenroku..., s. 93–94.
123 Shoka shojō nado..., s. 26.
124 Shimaishi nenroku..., s. 95.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 235

Widać także wyraźnie, że kontakty z nim przed rokiem 1600 odbywały się bez 
pośrednictwa innych wojowników. Co więcej, w okresie sprawowania władzy 
przez Hideyoshiego czasem także przyszły siogun odgrywał rolę pośrednika 
w kontaktach z kanclerzem. Wyżej wspominano (zob. podrozdział 4.1.2.) 
o radach, których według Sōshitsu Ieyasu miał mu udzielać przed spotka-
niem z Hideyoshim w sprawie sprowadzania wojsk na Cuszimę. Kupiec 
z Hakaty dwukrotnie pisze o tym w Pamiętniku125. Jeżeli wierzyć kompilato-
rowi tekstu, relacje te przypominały stosunki Sōshitsu z Mitsunarim – także
w zakresie kontaktów osobistych. Późną wiosną 1592 roku Sōshitsu zapisał 
krótką wzmiankę o prywatnych odwiedzinach przyszłego sioguna:

16. dnia 3. miesiąca [1592 roku] przyszli do mnie pan [Tokugawa] Ieyasu, pan 
Saishō126 [Uesugi Kagekatsu; 1555–1623], [gubernator prowincji] Echigo i pan Naoe 
[Kanetsugu; 1560–1619], [gubernator prowincji] Yamashiro. Przygotowałem im 
poczęstunek i wyraziłem swoją wdzięczność127.

Charakter kontaktów z Ieyasu zmienił się po zdobyciu przez niego 
hegemonii w kraju. W archiwum Sōtana zachował się pochodzący już 
z okresu Edo list, z którego dowiadujemy się o kontynuowaniu opisa-
nego wyżej zwyczaju wymiany podarunków także po przemianach roku 
1600. Tym razem jednak w kontaktach z Ieyasu potrzebni byli już wysoko 
postawieni pośrednicy i informatorzy, dzięki którym kupiec mógł otrzy-
mać potwierdzenie dostarczenia podarunku. Rolę pośrednika wziął na sie-
bie nowy pan Hakaty-Fukuoki – Kuroda Josui, który 22. dnia 7. miesiąca 
1602 roku pisał do Sōtana:

Podarunek dla sioguna dostarczono za pośrednictwem pana Hondy [Masazumiego; 
1565–1637], [gubernatora prowincji] Kōzuke. [Prezent] był odpowiedni i spodo-
bał się [siogunowi], który pytał, czy nie wybierasz się do niego, dostojny starcze. 
Dobrze byłoby się tam udać w przyszłym roku i [osobiście] podziękować [siogu-
nowi]. Dołączam także do wglądu list, który przysłał nam pan Kōzuke. Możesz 
go zachować. [...] Uszanowanie128.

Warto zwrócić uwagę na czas przekazania podarunków i wysłania listu. 
Jeśli data roczna jest tu poprawna, z treści pisma wynikałoby, że w środowisku
wojowników Ieyasu był tytułowany siogunem już w roku 1602. Istotnie, 

125 Ibidem, s. 94, 96.
126 Honorowy chiński tytuł odnoszący się do najwyższego doradcy cesarskiego, obecny 

także w systemie władzy w starożytnej Japonii (sangi, w: Nihon daihyakka zensho...).
127 Shimaishi nenroku..., s. 98.
128 Kamiya monjo..., s. 186.



236 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

wspiął się on na szczyt samurajskiej hierarchii w całym kraju po zwycię-
stwie sekigaharskim już w roku 1600, przez blisko trzy lata ofi cjalnie nie 
zinstytucjonalizował jednak swojej władzy. Tytuł sioguna otrzymał dopiero 
12. dnia 2. miesiąca 1603 roku. Wydaje się, że dla jego bliskiego otoczenia 
(Kuroda Josui, Honda Masazumi) fakt ten jedynie potwierdził  zapocząt-
kowaną w 1600 roku wojskową i polityczną hegemonię Ieyasu nad krajem.
Ten stan rzeczy wydaje się oczywisty także dla adresata  – Sōtana, który 
postanowił podtrzymać dobre relacje z nowym suwerenem Japonii na tych 
samych zasadach jak w czasach dominacji Nobunagi lub Hideyoshiego.

Podsumowując, kontakty kupców z Sakai i Hakaty z suwerenami Japonii 
charakteryzowały się innymi cechami niż z wojownikami o znaczeniu 
lokalnym. Decydującą rolę odgrywała przy tym najwyższa pozycja suwe-
renów w hierarchii władzy w centralnej Japonii (w przypadku Nobunagi) 
lub w całym kraju (w przypadku Hideyoshiego i Ieyasu). Suwerenowie, 
jako osoby najbardziej dostojne w społeczności wojowników, pozostawały 
odizolowane od regularnych kontaktów z kupcami (jedynym wyjątkiem 
od tej reguły był Rikyū), za które odpowiedzialni byli pośrednicy w postaci 
najważniejszych wasali, tacy jak Sakuma Nobumori czy Ishida Mitsunari. 

Wydaje się również, że dystans do poszczególnych suwerenów Japonii 
nie był taki sam. Po pierwsze, pozycja Hideyoshiego i Ieyasu znacznie prze-
wyższała wpływy Nobunagi, o czym świadczyła większa dostępność pana 
z Owari dla takich kupców jak Sōkyū lub Sōgyū, którzy odwiedzali go w Gifu 
lub Azuchi (np. Sōgyū z okazji Nowego Roku) 129. Dostęp do Hideyoshiego 
i Ieyasu był dla kupców znacznie trudniejszy. Po drugie, kupcy z Hakaty 
ze względu na oddalenie portu od centrum japońskiej polityki w swych 
kontaktach z suwerenami byli prawie całkowicie uzależnieni od ich inicja-
tywy – widać to szczególnie wyraźnie w przypadku Hideyoshiego. Inaczej 
również konstruowali oni opisy spotkań z suwerenami, które składają się 
na treść pamiętników i genealogii (zob. podrozdział 4.3.).

4.2.2. Cele Nobunagi i Hideyoshiego

Ze względu na charakter dostępnych źródeł oraz cezury czasowe niniej-
szej pracy cele suwerenów Japonii w budowaniu i utrzymywaniu relacji 
z elitą kupiecką zostaną omówione na przykładzie Ody Nobunagi oraz 
Toyotomiego Hideyoshiego.

Celem Nobunagi było przejęcie kontroli nad Sakai, co w założeniu miało 
mu pomóc w prowadzeniu kampanii wojskowych w środkowej Japonii (zob. 
podrozdział 1.3.). Z kolei w przypadku Hideyoshiego region na północy

129 Tennōjiya kaiki..., t. 7, s. 272–275.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 237

wyspy Kiusiu grał kluczową rolę w planowanej inwazji na kontynent. 
Zadecydowało to o budowie zamku w Nagoi, jak również wpłynęło na pod-
jęcie decyzji o odbudowie Hakaty. Należy podkreślić, że w przypadku obu 
miast realizacja wyznaczonych przez suwerenów celów wymagała współ-
pracy z przedstawicielami elity kupieckiej130. To wpływowi kupcy umożli-
wiali wprowadzenie w życie rzeczywistej kontroli nad portami, ponieważ 
dysponowali środkami, wiedzą oraz doświadczeniem organizacyjnym 
w warunkach, w których żaden z suwerenów dotąd nie działał.

W przypadku Sakai rolę mediatora między Nobunagą a społeczno-
ścią kupiecką miasta odegrał Sōkyū (zob. podrozdział 3.2.). W Hakacie 
to Hideyoshi wyszedł z inicjatywą, aby zbliżyć się do czołowych przedsta-
wicieli mieszczan – Sōtana i Sōshitsu.

W przypadku Nobunagi inicjatywa budowania relacji z poszczegól-
nymi kupcami z Sakai nie była konieczna. To Sōkyū, zauważając przewagę 
wojskową pana z Owari w regionie, przewidział dalszy wzrost jego zna-
czenia, co skłoniło go do zaoferowania swojej – obliczonej na wymierne 
zyski – mediacji.

Dopiero z czasem Nobunaga, poza bezpośrednim wsparciem fi nanso-
wym uzyskanym od miasta (w 1569 roku), dostrzegł także wizerunkowe 
korzyści wynikające ze zbliżenia do środowiska kupców. Zarówno w przy-
padku Nobunagi, jak i Hideyoshiego chodziło przede wszystkim o kształ-
towanie swojego wizerunku wobec osób należących do elity kupieckiej 
i kręgów chajinów. Jako że wiele zostało już na ten temat powiedziane 
(zob. podrozdziały 2.2., 3.4.), w tym miejscu wystarczy krótkie podsumowa-
nie. Wizerunkowy cel obu suwerenów, w którego osiągnięciu kupcy mogli 
być pomocni, stanowiło wzmocnienie symbolicznego wymiaru swojej wła-
dzy poprzez organizowanie rytuałów na bazie chanoyu, rozbudowywanie 
kolekcji słynnych utensyliów związanych z siogunami z rodu Ashikagów 
i w końcu symboliczna legitymizacja władzy nad regionem stołecznym oraz 
całym krajem – poprzez wycięcie kawałka drewna Ranjatai (Nobunaga) lub 
też wielką ceremonię w Kitano (Hideyoshi). We wszystkich tych aktyw-
nościach suwereni widzieli miejsce dla elity kupieckiej Sakai oraz Hakaty, 
której nie należy utożsamiać jedynie z przybocznymi mistrzami herbaty 
(Rikyū, Sōgyū, Sōkyū), lecz także z członkami rady egōshū (w przypadku 
Nobunagi). To oni bowiem reprezentowali całą społeczność mieszczańską 
portu. Dlatego też na uroczystości związane z rytuałem wycięcia kawałka 
drewna Ranjatai wiosną 1574 roku Nobunaga zaprosił do Kioto wszystkich 
przedstawicieli rady131.

130 Aoyagi M., Sakai no haaku..., s. 103–112.
131 Kōzu A., Chanoyu no rekishi..., s. 153.



238 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Warto jednak zaznaczyć, że przy realizacji podstawowego celu, jakim 
było przejęcie kontroli nad portem i jego zasobami poprzez własnego 
zarządcę, Nobunaga nie musiał wychodzić naprzeciw oczekiwaniom środo-
wiska kupieckiego. Wystarczającym argumentem dla Sakai, by zapłacić okup 
oraz podporządkować się panu z Owari, okazała się bliskość jego wojsk.

By zrealizować swoje cele, Hideyoshi musiał zmienić podejście do przed-
stawicieli elity kupieckiej. Ze względu na częściowe przesunięcie ciężaru 
krajowej polityki na zachód kanclerz zwrócił szczególną uwagę na kup-
ców z Hakaty. Ich poparcie miało mu pomóc podczas organizacji woj-
skowego zaplecza do inwazji na Koreę, ponieważ kluczowe znaczenie 
miało wtedy zaopatrzenie wojska. Hideyoshi wyszedł więc z inicjatywą, 
by zbudować relacje z Sōtanem i Sōshitsu. Osiągnął to dzięki zaprosze-
niom na różnego rodzaju spotkania herbaciane organizowane przez siebie 
w Kioto, Kitano i Fushimi. Dobre relacje umacniał później podczas swojego 
pobytu na Kiusiu.

Jak wysoko samuraje z otoczenia Hideyoshiego cenili sobie kupieckie 
doświadczenie, widać po znajdujących się w archiwum Sōshitsu listach, które 
nie były adresowane do niego. Wojownicy otrzymujący rozkazy od kanc-
lerza najwyraźniej konsultowali się z Sōshitsu lub przynajmniej odda-
wali do wglądu i umożliwiali skopiowanie korespondencji z Hideyoshim. 
Na przykład tuż przed inwazją  – w 1. miesiącu 1592 roku  – Hideyoshi 
wysłał do Mōriego Takamasy (1559–1628) instrukcje dotyczące utrzymania 
porządku wśród wojowników. List ten (opatrzony pieczęcią Hideyoshiego) 
znalazł się w posiadaniu Sōshitsu:

Zarządzenia.
Po pierwsze, w przypadku niesubordynacji i rozbojów w wojsku, [do których mo -
głoby dojść] na sojuszniczym terenie, obowiązuje bezwzględna kara śmierci.
Po drugie, gdyby ktoś zaprószył ogień w obozie wojskowym, należy go ująć i wydać. 
Gdyby [takiej osobie] pozwolono uciec, karę poniesie głowa rodu.
Po trzecie, należy konfi skować chrust, kawałki papieru, łuski z ryżu, ciernie i tym 
podobne po uprzednim powiadomieniu pana domu.
W razie uchybienia powyższym punktom należy natychmiast wymierzyć surową 
karę. Należy przekazać te zarządzenia [dalej]132.

W korespondencji Sōshitsu znajduje się również inny list Hideyoshiego 
do Takamasy w sprawie niezbędnych przygotowań na Cuszimie (z 5. miesiąca
prawdopodobnie 1592 roku)133. W tym przypadku dano znać o tych planach 
Sōshitsu najprawdopodobniej ze względu na jego dobre relacje z rządzącym

132 Shoka shojō nado..., s. 37.
133 Ibidem, s. 38.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 239

wyspą daimyō Sō Yoshitoshim. Te właśnie szerokie sieci kontaktów oraz 
doświadczenie handlowe skłaniały suwerenów do wykorzystywania kup-
ców jako mediatorów oraz informatorów.

Charakter mediacji miały opisywane wcześniej działania Sōkyū w celu 
zbliżenia z Nobunagą Yamany Suketoyo i Ukity Naoiego. Nie ulega wąt-
pliwości, że także z punktu widzenia suwerenów był to dogodny układ, 
w którym nieofi cjalne negocjacje mogły odbywać się poza systemem samu-
rajskich zależności wasalnych. Pomagało w tym również to, że kupcy byli 
ofi cjalnie także mnichami.

Za równie istotną z punktu widzenia suwerenów można uznać chęć 
pozyskiwania od kupców informacji. Na przykład z zachowanej kore-
spondencji wynika, że Sōshitsu, który już pod koniec lat 60. prowadził 
w Korei udane przedsięwzięcia handlowe134, dwa lata przed inwazją został 
ponownie tam wysłany (sugeruje to wyraz goyō) prawdopodobnie w celu 
zdobycia dalszych informacji na temat tego kraju. Powiadomił go o tym 
listownie Mitsunari, co sugeruje, że rozkaz w tej sprawie wydał Hideyoshi. 
Potwierdza to także użycie w liście czasownika oznaczającego polecenie 
wydane z góry przez osobę najbardziej dostojną w ugrzeczniającej komu-
nikat stronie biernej (ōseidasare):

Shimaiowi Sōshitsu polecono, by udał się do Korei. Co do jego domu, to naka-
zuję wszystkim wyłączenie go z [obszaru] obozu wojskowego. Taka jest wola 
[Hideyoshiego] (ōseidasare). Uszanowanie. To wszystko135.

Z treści Pamiętnika wynika, że kupiec z Hakaty przeprawił się przez 
Morze Japońskie, lecz trudno powiedzieć, jak długo trwał jego pobyt 
na Półwyspie. Półtora roku później otrzymał od Hideyoshiego wezwanie 
do Osaki, aby zdał relację ze swojej misji:

W 6. miesiącu tego samego roku [1591] otrzymałem polecenie, aby udać się do zamku 
w Osace. Jako że zawczasu rozkazano nie zatrzymywać mnie w żadnych punktach 
celnych, [bez problemu] dotarłem do Osaki [...]. [Kanclerz powiedział], że wezwał 
mnie, by zapytać o pewne szczegóły dotyczące Korei, jako że często [tam] podró-
żuję i powinienem dobrze znać geografi ę tego kraju. [Stwierdził, że wykorzysta 
też] dawną wiedzę, idąc śladami cesarzowej Jingū136. Polecił mi opowiedzieć szcze-
gółowo o geografi i Korei, [więc] pozwoliłem sobie ją omówić. Gdy opowiadałem 

134 Shimaishi nenroku..., s. 87.
135 Shoka shojō nado..., s. 23.
136 Legendarna cesarzowa regentka Japonii miała nieofi cjalnie rządzić przez pierwszą 

połowę III w. z uwagi na brak męskiego władcy. Jej postać jest kojarzona z wyprawami 
na Półwysep Koreański (Agnieszka Kozyra, Mitologia japońska, Wydawnictwo Szkolne 
PWN, Warszawa–Bielsko-Biała 2011, s. 88–91).



240 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

o Korei, pan [Tokugawa] Ieyasu powiedział, [iż dobrze zrobili?], czekając na mnicha
z Chikuzen. Podsunął sobie leżący obok kamienny kałamarz. Gdy ja mówiłem, 
on w ciszy zapisywał.
Pozwoliłem sobie opowiedzieć, że region stołeczny w Korei nazywa się Gyeonggi-do, 
a ów stanowiący pomost do Japonii nosi nazwę Gyeongsang-do. Poza tym są tam 
jeszcze Jeolla-do, Chungcheong-do, Hwanghae-do, Pyongan-do, Hamgyong-do, 
Gangwon-do, co łącznie daje osiem regionów. Korea na północy graniczy z Urianchai,
a na południowym zachodzie z Chinami. Znajduje się na wschód od [półwyspu] 
Liaotung. Granicę stanowi rzeka Yalu. [Kraj rozciąga się] z zachodu na wschód 
na 2 tysiące ri137, a z północy na południe na 4 tysiące ri. Z trzech stron ota-
cza go morze. Od południowego wschodu wychodzi na daleką Japonię, od któ-
rej także oddziela ją morze. Wyjściem na Japonię jest zatoka Busan. Z Nagoi 
w [prowincji] Hizen do Katsumoto na wyspie Iki jest 16 ri. Stamtąd do zatoki 
Toyosaki [i?] zatoki Wani jest 23 ri. Z kolei z tych dwóch miejsc do zatoki Busan 
jest 48 ri. Wydaje mi się, że jest też krótsza droga. Z Nagoi do zatoki Busan tam 
i z powrotem byłoby 123 ri. Pan Ieyasu zapisał powyższe. Pan Kanclerz i pan 
Ieyasu powiedzieli, że mój wywód był zadziwiająco dokładny i polecili, by podać 
posiłek mnichowi138.

Po rozpoczęciu inwazji na Półwysep Hideyoshi znów zaprosił Sōkyū, 
by po spotkaniu herbacianym w Złotym Pawilonie po raz drugi opowie-
dział o geografi i Korei. Kupiec z Hakaty zapisał w Pamiętniku pod datą 
29. dnia 5. miesiąca 1592 roku:

29. dnia tego samego miesiąca [1592 roku] wręczyliśmy prezenty od starszyzny 
miejskiej z Hakaty za pośrednictwem pana Yamanaki [Nagatoshiego, gubernatora] 
Yamashiro [...]. [Kanclerz] wyraził życzenie, żeby panom z Hakaty podać herbatę 
w Złotym Pawilonie i żeby przyprowadzić Sōshitsu. Tak więc [poszli tam] Shibata 
Sōjin, Matono Sōretsu i Hidaka Sōreki. Podano nam posiłek w pomieszczeniu 
za kuchnią. [Kanclerz] powiedział, żeby przyprowadzić Sōshitsu. Jego Wysokość 
zapytał, czy mnich nie ma może mapy Korei. [Odpowiedziałem], że mam ją ze 
sobą i pokazałem mu. [Panowie] przyjrzeli się jej. Po obejrzeniu mapy przez pana 
Ieyasu powiedziałem, że z zatoki Busan do stolicy [Seulu] jest 600 ri. Zapytał, jak 
daleko jest ze stolicy do rzeki Yalu. Odpowiedziałem, że ponad 600 ri. [Kanclerz] 
powiedział, żebym trochę odpoczął139.

Mimo nadmiernego, jak się wydaje, podkreślania przez Sōshitsu jego 
roli w informowaniu najważniejszych w kraju wojowników o geogra-
fi i Półwyspu Koreańskiego nie ulega wątpliwości, że z punktu widzenia 

137 Mila japońska początkowo równa 654 m (6 chō). Krótko po omawianym tu okresie 
jej długość ustalono jednak na 36 chō, czyli około 3924 m (dziś ofi cjalnie 3,927 km).

138 Shimaishi nenroku..., s. 97.
139 Ibidem, s. 98.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 241

Hideyoshiego świadectwo doświadczonego w handlu z Koreą, wpływowego
i poważanego w lokalnym środowisku kupca nie było pozbawione zna-
czenia. Nic zatem dziwnego, że w archiwum Sōshitsu zachował się list 
z okresu po wkroczeniu Japończyków do Korei, w którym Mitsunari pisze 
do Yanagawy Gonsukego o objęciu zarządu nad jedną z koreańskich pro-
wincji przez jego ojca140. Posiadanie przez Sōshitsu tego listu można tłu-
maczyć także tym, że ród Yanagawów najprawdopodobniej był związany 
z Cuszimą.

Rozeznanie w lokalnych warunkach okazywało się cenne, zwłaszcza 
w sytuacjach kryzysowych. 28. dnia 8. miesiąca 1598 roku  – czyli 10 dni 
po śmierci Hideyoshiego – Ishida Mitsunari napisał do Sōshistu z prośbą 
o pomoc w monitorowaniu sytuacji na północy Kiusiu.

Przekazałem szczegóły specjalnie wysłanemu przez Ciebie posłańcowi, który wczo-
raj dotarł do stolicy, ale wysyłam jeszcze ten list. W pobliżu stolicy jest bezpiecz-
nie, więc bądź spokojny. Następnie, gdyby moi zarządcy lub chłopi z prowincji 
Chikuzen i Chikugo przekraczali granice obu prowincji, dowiedz się więcej na ten 
temat i załatw wszystkie sprawy [z tym związane]. To ważne, byś sobie z tym pora-
dził bez zbędnej zwłoki. Uszanowanie. To wszystko141.

Można zatem powiedzieć, że Nobunaga i Hideyoshi, budując i utrzymując 
relacje z elitą kupiecką, mieli na względzie osiągnięcie kilku podstawowych 
celów. Pierwszym z nich było symboliczne i prestiżowe wykorzystanie sze-
roko omawianej w poprzednim rozdziale ceremonii herbaty, co wymagało 
kupieckiej wiedzy i autorytetu poważanych w środowisku chajinów. Drugi 
stanowiło wykorzystanie do własnych celów – przede wszystkim kontroli 
nad portami – wysokiej pozycji, którą kupcy cieszyli się w swoim środowi-
sku. To dzięki nim suwerenowie mogli mieć wpływ na wydarzenia w obu 
miastach i łatwiejsze nimi zarządzanie. Trzecim celem było wykorzysta-
nie mediacyjno-dyplomatycznych umiejętności kupców (dzięki statusowi 
ludzi herbaty-mnichów) oraz posiadanych przez nich informacji (dzięki 
doświadczeniu w handlu międzynarodowym).

4.2.3. Ambicje kupców

Podobnie jak w przypadku kontaktów z wojownikami o znaczeniu lokalnym 
relacje z suwerenami Japonii stanowiły dla elity kupieckiej przede wszyst-
kim możliwość rozszerzenia własnych wpływów w zakresie działalności 
handlowej, fi nansowej i administracyjnej. Dużo wyższy status protektorów

140 Shoka shojō nado..., s. 17.
141 Ibidem, s. 25.



242 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

takich jak Nobunaga lub Hideyoshi, jak również to, że obaj suwerenowie 
kontrolowali znacznie więcej prowincji niż panowie lokalni, sprawiały, 
że otrzymywane od nich przywileje dawały kupcom możliwość osiągnię-
cia zysków na dużo większą skalę niż wcześniej. Dodatkowo zarówno 
Nobunaga, jak i Hideyoshi dysponowali znacznie szerszą paletą możliwo-
ści w zakresie typów nadawanych przywilejów. Wydaje się, że najlepszym 
przykładem do wykazania, jak zróżnicowane mogły być przywileje wyni-
kające z działań pod polityczną protekcją suwerena, stanowi przypadek 
Sōkyū i jego relacji z Nobunagą142.

Sōkyū podporządkował się panu z Owari pod koniec roku 1568, prze-
kazując mu swoje słynne naczynie na liście herbaty (zob. podrozdział 
3.5.2.). Dzięki swojej pozycji w społeczności kupieckiej Sakai Sōkyū stał 
się dla Nobunagi cennym sojusznikiem, zwłaszcza że inni członkowie 
rady egōshū początkowo patrzyli z niechęcią na rosnące znaczenie pana 
z Owari. Wynikające z tej decyzji profi ty dla Sōkyū pojawiły się natychmiast. 
Archiwum listów Imaia Sōkyū otwiera pismo z 17. dnia 8. miesiąca 1569 roku 
adresowane do związanego z Ashikagami wojownika Mitsubuchiego 
Fujihidego. Ze względu na występujące na początku Archiwum zamie-
szanie w układzie chronologicznym korespondencji nie jest to najstarszy 
zachowany list. Właśnie to pismo jednak znajduje się na początku zbioru, 
co może sugerować większą wagę przywiązywaną do jego treści niż pozo-
stałych listów. Sōkyū pisał w nim o przywilejach otrzymanych od Nobunagi 
już w poprzednim roku (tj. 1568)143. Przyznanie ich można traktować nie 
tylko jako nagrodę za poparcie udzielone panu z Owari w jego polityce 
dotyczącej portu, lecz także jako zachętę dla kolejnych kupców popierają-
cych dotąd ród Miyoshi, by i oni podporządkowali się Nobunadze.

Do pierwszych istotnych przywilejów, o których Sōkyū pisze we wspo-
mnianym liście do Fujihidego, należało otrzymanie majątku (chigyō) 
Gokanoshō, znajdującego się w pobliżu Sakai. Majątek ten (wieś lub kilka 
wsi) jako własność faktyczna (tōchigyō)144 należał wcześniej do rodu Sogō – 
prawdopodobnie do Nagayasu (1554–1587), syna Kazumasy (?–1561), pocho-
dzącego z rodu Miyoshi. Wraz z funkcją nadzoru nad dobrami, z którą 
prawdopodobnie wiązała się możliwość czerpania z niej części podat-
ków, Sōkyū miał otrzymać także należący wcześniej do Nagayasu przy-
wilej po  bierania opłat związanych z transportem solonych ryb – jednego 

142 Aoyagi M., Sakai no haaku..., s. 104.
143 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 897.
144 Rodzaj własności podobny do pełnej kontroli (chigyō), od okresu Kamakura odno-

szący się do ziemi, którą faktycznie użytkowano przez minimum 20 lat (chigyō, w: Japan: 
An Illustrated Encyclopedia...).



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 243

z podstawowych produktów żywnościowych. O tym  drugim przywileju 
kupiec poinformował członków kilku gildii związanych z handlem solo-
nymi rybami145 w liście z 12. dnia 8. miesiąca 1569 roku.

W sprawie soli i [prawa do pobierania] opłat za solone ryby. Ten przywilej, wcze-
śniej należący do pana Sogō [Nagayasu?], został mi przekazany rozkazem przez 
[pana] Nobunagę146. Przyjmijcie do wiadomości [jego] wolę. Jakiekolwiek zanie-
dbania w tym względzie byłyby [z Waszej strony] karygodnym błędem. Przekaże 
to [Wam] dwóch posłańców. Uszanowanie147.

Kolejnym przywilejem wpływającym na możliwości handlowe Sōkyū 
było prawo do swobodnego spławiania towarów rzeką Yodo na należących 
do niego barkach. W praktyce oznaczało to możliwość taniego przesyła-
nia własnych towarów do stolicy. Podobnie jak inne tego typu dokumenty 
zwolnienie to miało formę listu napisanego przez związanego z Nobunagą 
wasala Ashikagów – Iikawę Nobukatę. Pismo oznajmiało wszystkim pobor-
com opłat, iż:

Pobożny Imai Sōkyū od czasu do czasu przybywa do stolicy, wykonując ofi cjalne 
zadania dla władz. Tak jak życzy sobie [pan] Nobunaga, postarajcie się nie prze-
szkadzać [panu Imai] w wysyłaniu statków. Niech nie będzie w tym zakresie żad-
nych niedopatrzeń. Tak jak powyżej w liście148.

Powyższy list można porównać do przytaczanego wcześniej pisma wysta-
wionego przez Kobayakawę Takakagego dla Sōshitsu w sprawie zwolnienia 
z opłat celnych na punktach kontrolnych. W przypadku Sōkyū przywilej 
otrzymany od Nobunagi obejmował jednak znacznie większe terytorium 
w najbardziej zasobnym i rozwiniętym regionie kraju. Protekcja Nobunagi 
ułatwiała Sōkyū handel z największym i najważniejszym ówcześnie ryn-
kiem stołecznym.

Poza podarowaniem wsi Gokanoshō w Archiwum listów Imaia Sōkyū 
odnajdujemy ślady kilku innych mniejszych nadań, które kupiec otrzy-
mał dzięki decyzjom Nobunagi. Jednym z nich był prawdopodobnie nie-
wielki majątek Zenshuan, znajdujący się przy położonej na północ od Sakai 

145 Chodzi tu o gildię solną, mniejsze stowarzyszenia – gildię handlarzy solonymi 
rybami, oraz gildię solną rzeki Yodo.

146 Brak tytulatury oraz określeń honoryfi katywnych przy imieniu Nobunagi przy 
jednoczesnym wykorzystaniu odstępu ketsuji jest typowym zjawiskiem występującym 
w Archiwum listów Imaia Sōkyū.

147 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 900 (Oda Nobunaga monjo..., t. 1, s. 316–317).
148 Ibidem, s. 901. Por. Oda Nobunaga monjo..., t. 1, s. 309.



244 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

świątyni Tennōji. 8. dnia 8. miesiąca 1569 roku Niwa Nagahide pisał do Ikedy 
Katsumasy, który wcześniej miał prawa do tego majątku:

Specjalnie wysyłam list. [Piszę] w sprawie majątku Zenshuan należącego do Imaia 
Sōkyū razem z Gokanoshō w Sakai. Znajduje się on w Tennōji. [Pan] Nobunaga 
byłby zadowolony, jeśli zostałby on przekazany panu Imaiowi. Gdybyś miał 
jakieś wątpliwości w tej kwestii, wysłuchamy ich, [lecz i tak] przeprowadzimy 
sprawę do końca. Wy zajmujcie się ściąganiem podatków i podobnymi sprawami. 
Uszanowanie149.

Z listów, które Sōkyū wysyłał w pośpiechu 22. dnia 12. miesiąca (czyli 
tuż przed terminem poboru podatków) 1569 roku, możemy się dowiedzieć, 
że miał on także przywilej pobierania podatku od zabudowań (munabechi) 
znajdujących się we wsi Hata150. Pięć dni później kupiec zdążył napisać 
w tej samej sprawie także do chłopów z leżącego na wybrzeżu na północ 
od Sakai majątku Nishikujō, ponieważ i tam Nobunaga znalazł dla niego 
nadanie należące wcześniej do rodu Sogō:

W sprawie specjalnego majątku (goryōsho) w obrębie Nishikujō. Cały podatek 
w ryżu (nengu), podatek od ziemi (jishisen) oraz [wpływy] z tytułu wszystkich 
innych powinności należące wcześniej do pana Sogō minbu taifu151 [Nagayasu] 
zostały przekazane nam rozkazem, jak również pismem z czerwoną pieczęcią 
[przez Nobunagę]. Należy zapełniać magazyny ryżowe, tak jak miało to miej-
sce dotąd. Odprowadzenie podatku gdzie indziej podwoi Wasze zobowiązania152. 
Pozdrowienie [...]153.

Innym podatkiem, który Sōkyū mógł pobierać, były opłaty za transport 
w dwóch kwartałach Sakai – w Minami Zaimoku oraz w Kai. W listach Sōkyū 
zachowały się pisma wystosowane przez jego podwładnych do mieszczan 
z obu kwartałów. Z Minami Zaimoku Sōkyū mógł zbierać 200 kanme, z Kai zaś 
50154. Przywileje uzyskiwane przez Sōkyū nie ograniczały się tylko do podat-
ków nakładanych na handel, transport czy wytwórstwo. Z zachowanych

149 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 900.
150 Ibidem, s. 919.
151 Tytuł honorowy urzędnika w Resorcie ds. Ludności (Minbushō) (J. Tubielewicz, 

Historia..., s. 60).
152 Formuła ta (moshi tanō ni oite wa futaenashi taru beku sōrō) oznaczała, że Sōkyū 

miał zamiar wyegzekwować własne prawa do podatku bez względu na to, czy chłopi odpro-
wadzili wcześniej należność do poprzedniego właściciela, czy też nie.

153 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 921.
154 Ibidem, s. 913. Por. Minami Zaimokuchō; Kai no chō, w: Nihon rekishi chimei taikei 

(Wielki słownik geografi i historycznej Japonii), Heibonsha, Tōkyō 2004 (edycja elektroniczna).



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 245

źródeł wynika, że Sōkyū zarządzał również warsztatami odlewniczymi. 17. 
dnia 2. miesiąca 1570 roku Sōkyū pisał do mieszkańców wsi Minato:

Specjalnie wysyłam list. Macie u siebie we wsi warsztat wytapiania metalu. Należy 
przenieść [rzeczony warsztat] do Abiko w obrębie majątku Gokanoshō, tak jak 
miało to miejsce dawniej. Jest to wola wysoko postawionych osób (uegi), więc 
przyjmijcie ją do wiadomości i koniecznie zajmijcie się [tą sprawą]. Uszanowanie155.

Z listu wynika, że Sōkyū próbował przenieść warsztaty do majątku 
Gokanoshō, sugerując, że Nobunaga podjął tę decyzję (przed wyrazem uegi 
użył honoryfi katywnego odstępu ketsuji, który poprzedzał imiona i wyraże-
nia odnoszące się do osób najbardziej dostojnych). W innych listach bra-
kuje informacji, czy rzeczywiście Nobunaga wiedział o sprawie – nieznany 
jest również skutek tych zabiegów kupca.

Najważniejsze nadanie uzyskane przez Sōkyū od Nobunagi miało jednak 
inny charakter. Wspominano wyżej o mediacji kupca w próbie zażegna-
nia konfl iktu z Nobunagą, z której inicjatywą wyszedł Yamana Suketoyo 
z prowincji Tajima (zob. podrozdział 4.1.2.). Trudno jednoznacznie ocenić 
wkład Sōkyū w ten proces, wiadomo jednak, że plan się powiódł – Suketoyo 
pogodził się z Nobunagą, a pan z Owari potwierdził większość stanu posia-
dania Yamanów. Sōkyū przebywał wówczas w pobliżu wydarzeń (w Gifu), 
dzięki czemu był dobrze poinformowany o przebiegu i wyniku negocjacji. 
24. dnia 12. miesiąca 1569 roku pisał do dwóch wojowników – Ogino (Akaia) 
Naomasy (1529–1578) z prowincji Tanba oraz Bessho Shigemunego (?–1591) 
z Harimy. Obaj adresaci byli kasztelanami ważnych zamków w dwóch pro-
wincjach graniczących z ziemiami Suketoyo w Tajimie:

Od jakiegoś czasu nie udawało nam się spotkać. Tym razem pan Yamana [Suketoyo] 
zjechał w sprawie swojej pozycji [przy Nobunadze] do prowincji Mino. Przedstawił 
swój punkt widzenia i zgodnie z jego wolą [postanowiono], że [będzie władał] 
prowincją Tajima tak jak wcześniej. Za kilka dni razem przyjedziemy do stolicy. 
W kwestii [Waszych] sąsiadujących [z Tajimą] prowincji ważne jest, abyście się 
wyjątkowo postarali, [żeby wszystko było w porządku]. Sōdai [tj. Nobunaga] roz-
każe listem to, co Wam teraz przekazuję. Jako że [pan Yamana] na pewno będzie 
teraz jechał do swojej prowincji, Wasza życzliwość będzie niezwykle ważna. 
Uszanowanie156.

Próby ochrony swoich interesów z Suketoyo widać także w noworocznym 
liście wysłanym przez Sōkyū kilkanaście dni później (10. dnia 1. miesiąca 
1570 roku) do niejakiego pana Ijitsu z prowincji Mimasaka, sąsiadującej 

155 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 926.
156 Ibidem, s. 920–921.



246 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

z Tajimą. Kupiec ogólnikowo informował go o swoich planach dotyczą-
cych przyjazdu do prowincji należącej do Suketoyo:

Oby nie było granic [Twej] pomyślności w Nowym Roku. [...] W kwestii wyjazdu 
ze stolicy [...] Saka[iego] U[kona Masahisy; ?–1570] 8. dnia [b.m.] to miałem 
jechać razem z nim, aby porozmawiać o wszystkich sprawach, lecz [...] zachoro-
wałem na żołądek i byłem w bardzo złym stanie. Z tego, co widzę, nie będę mógł 
[...] [przyjechać, ale?], gdy mi się poprawi, udam się do prowincji [Tajima] i  – 
poza zajęciem się innymi sprawami  – przekażę Wam [osobiście] szczere życze-
nia. Co do szczegółów, przekażą je [Yasuhara Jin]dayū i Yamamoto Hikohyō[e?]. 
Uszanowanie157.

Plany Sōkyū związane z Tajimą i powód jego wyjazdu do tej prowin-
cji wyjaśnił dopiero list napisany przez Nobunagę do Suketoyo w 29. dniu 
4. miesiąca 1570 roku:

Poprzedniej zimy rozmawialiśmy na temat przejęcia użytkowania (chigyō) kopalń 
srebra, umocnień i wielu innych [obiektów]. Mimo że nie powinno być w tym 
względzie żadnych problemów, to jednak sprawa nie posuwała się naprzód. Nie 
mogliśmy nic na to poradzić. Tak więc [teraz] wysyłam Imaia Sōkyū i Hasegawę 
Sōnina [1539–1606], aby szybko wyjaśnili całą sprawę. Dowiedzą się dla mnie 
[czegoś] na temat [tamtejszego] stanu rzeczy. Ważne, by podjąć wiążące decyzje. 
Te dwie osoby [Sōkyū i Sōnin] wyjaśnią sprawę dokładniej. Uszanowanie158.

Dzięki zasługom w mediacji między suwerenem a Yamaną Suketoyo 
Sōkyū uzyskał jakiś rodzaj kontroli (chigyō) nad kopalniami srebra w imie-
niu Nobunagi. Stanowiło to dla Suketoyo cenę porozumienia z panem 
z Owari. Hasegawa Sōnin, z którym Sōkyū miał współrządzić kopalniami, 
był wojownikiem i chajinem prawdopodobnie mieszczańskiego pochodzenia. 
Dzięki talentom administracyjnym pełnił funkcje zarządcze i kancelaryjne 
kolejno dla Nobunagi, Hideyoshiego i Ieyasu159. Aby wyjaśnić wagę tego 
nadania, warto poświęcić kilka słów także samym kopalniom, o których jest 
tu mowa. Najprawdopodobniej chodziło o przejęte przez Nobunagę sztol-
nie w miejscowości Ikuno. Srebro w tym rejonie odkryto już na początku 
IX wieku, lecz wydobycie na większą skalę rozpoczęto właśnie dzięki inwe-
stycjom Yamanów w drugiej połowie wieku XVI. Niedługo potem – w okre-
sie Edo – kopalnie w Ikuno stały się najbardziej wydajnym źródłem srebra 
w Japonii160. Tym samym pod koniec pierwszej połowy 1570 roku, czyli już 

157 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 923.
158 Ibidem, s. 929.
159 Hasegawa Sōnin, w: Kokushi daijiten...
160 Ikuno ginzan, w: ibidem.



 4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii 247

po około półtora roku od podporządkowania się Nobunadze, Sōkyū uzyskał 
ostatni, lecz najbardziej istotny profi t wynikający z tego faktu.

Podsumowując zrealizowane przez Sōkyū cele, można stwierdzić, 
że dzięki relacjom z Nobunagą do swojej dotychczasowej działalności 
handlowo-fi nansowej dodał on wiele różnego rodzaju nadań, przywilejów 
i funkcji administracyjnych, które mogły znacznie rozszerzyć i umocnić jego 
wpływy jako kupca w skali wielu prowincji. Kwestia rzeczywistych możli-
wości wykorzystania przez Sōkyū powyższych przywilejów i nadań zostanie 
omówiona dalej (zob. podrozdział 4.3.1.). Tu warto jedynie zasygnalizować, 
że nie we wszystkich przypadkach funkcje administracyjne i nadania prze-
kazywane Sōkyū mógł on wraz z podwładnymi zagospodarować.

To, w jaki sposób relacje z suwerenami Japonii motywowały kupców, 
ukazuje anegdotyczny fragment Pamiętnika rodu Shimai, w którym Sōshitsu 
opisał spotkanie i domniemaną rozmowę z Hideyoshim podczas jego pobytu 
w Hakacie. Siedem dni po spotkaniu w sprawie odbudowy portu ze znisz-
czeń wojennych kupcy znów bawili u kanclerza. W Pamiętniku znajduje 
się następująca relacja z tego wydarzenia:

Rano 19. dnia tego samego miesiąca [1587 roku] Pan Kanclerz zorganizował spo-
tkanie [herbaciane] w swoim pawilonie w obozie wojskowym. [...] [Hideyoshi] 
zapytał, czy jest coś, czego [Sōshitsu] by pragnął, ponieważ on chętnie mu to da. 
[Sōshitsu] odpowiedział mu, wskazując palcem na odległy ląd. Widać tam było 
mierzeję pokrytą drobnym piaskiem, ciągnącą się przez morze na przestrzeni 3 ri 
z miejsca zwanego Nata do wyspy Shika. W chińskiej księdze opisano ją jako 
Drogę Białego Piasku. [Sōshitsu powiedział, że] wolałby otrzymać (hairyō) sam 
port w Hakacie niż wszystko, co stamtąd widać (miewataru). [...] „W takim razie – 
[rzekł Kanclerz] – na spełnienie twojego marzenia potrzeba czasu”. Dodał wesoło, 
że [Sōshitsu] powinien traktować to jako zabawę, [ponieważ] taki czas nie nadejdzie161.

Wydaje się, że ta krótka opowieść dobrze przedstawia obraz relacji 
kupców z suwerenami Japonii oraz potencjał możliwości, które kontakty te 
mogły im dać. Autor Pamiętnika ukazuje w powyższym fragmencie kilka 
istotnych kwestii.

Po pierwsze, Hideyoshi jawi się jako osoba, w której możliwościach mie-
ści się spełnienie wszelkich próśb kupca. Ten nieco poetycki obraz dobrze 
oddaje jednak faktyczne wpływy, którymi dysponowali suwereni – co było 
widać wcześniej na przykładzie Sōkyū i jego przywilejów uzyskanych dzięki 
protekcji Nobunagi. Moc sprawczą przypisywaną kanclerzowi podkre-
śla wyraz hairyō użyty w kontekście ewentualnego przekazania Sōshitsu 
kontroli nad portem. Termin ten oznacza de facto podarunek od pana 

161 Shimaishi nenroku..., s. 91–92.



248 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

dla kogoś postawionego niżej w hierarchii (zwłaszcza wasala). Pomijając 
na razie anegdotyczny wymiar przytoczonego fragmentu, według autora 
Pamiętnika, Hideyoshi mógł podarować Sōshitsu cały port w Hakacie. Tego 
rodzaju niezwykle hojny podarunek miał zależeć tylko i wyłącznie od woli 
suwerena. Warto zauważyć, że anegdota kończy się jednak stwierdzeniem 
kanclerza, że ambicje Sōshitsu nie mogą zostać spełnione (choć Hideyoshi 
bynajmniej nie twierdzi, że jego władza jest w tym zakresie w jakiś spo-
sób ograniczona).

Po drugie, warto także zwrócić uwagę na odpowiedź udzieloną przez 
Sōshitsu. Kupiec stwierdził, że wolałby otrzymać na własność port w Hakacie 
niż otaczające go dające się ogarnąć wzrokiem (miewataru) – a więc rozu-
miane jako ogromne – włości. Sōshitsu dał więc wyraz jednej ze swoich pod-
stawowych zasad, czyli skupianiu się na działalności handlowej (wspomina 
o tym także w swoim Testamencie). Postąpił on tym samym podobnie jak 
Sōkyū, który dzięki relacjom z Nobunagą starał się umacniać swoją lokalną 
pozycję. Odpowiedź Sōshitsu mogła być również wyrazem jego tożsamości 
jako kupca, którego aspiracje ściśle wiązały się z Hakatą. Należy podkre-
ślić, że powyższy fragment  – dzięki swojemu anegdotycznemu charakte-
rowi – stanowi ciekawy przykład ukazywania nie wprost relacji społecznych 
w utworach paraliterackich, na co często zwracają uwagę przedstawiciele 
nowego historycyzmu162. Odpowiedź kupca udzielona suwerenowi (przed-
stawiona w formie informacji o charakterze pobocznym) spełnia cel aneg-
doty, którym jest „bardziej precyzyjne uzmysłowienie ideologii, motywacji 
i zachowania społeczeństwa oraz aktów i procesów kultury”163.

Na koniec warto wspomnieć o bardziej ogólnej i mniej uchwytnej 
źródłowo, lecz równie istotnej motywacji kupców do budowania relacji 
z Nobunagą i Hideyoshim. Była nią chęć podwyższenia swojego własnego 
prestiżu zwłaszcza w środowisku lokalnym, a także ponadlokalnym. Dla kup-
ców takich jak Sōkyū czy Sōshitsu, którzy osiągnęli szczyt w lokalnej hierarchii
mieszczańskiej, samo utrzymywanie mniej lub bardziej bezpośrednich rela-
cji z wielkimi wojownikami cieszącymi się prestiżem nieporównanie wyż-
szym od prestiżu wszystkich panów walczących od prawie stu lat głównie 
o lokalną władzę, stanowiło być może jedyny sposób na podniesienie wła-
snej pozycji. Dotąd defi niowały ją bowiem relacje z wojownikami o znacze-
niu lokalnym – np. rodami Miyoshi w Sakai lub Ōtomo w Hakacie. Mimo 
że motywacja ta miała mniej wymierne znaczenie niż przywileje i nada-
nia, wydaje się, że z perspektywy czasu mogła stanowić nawet istotniejszy
powód do poczucia dumy z własnego rodu niż gromadzenie majątku. 

162 H.A. Veeser, Introduction..., s. XI.
163 K. Kujawińska-Courtney, Wprowadzenie..., s. XXXVI.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 249

Obserwacja ta zostanie rozwinięta dalej w kontekście obrazu suwerenów 
Japonii, który wyłania się ze źródeł paraliterackich pozostawionych przez 
kupców (zob. podrozdział 4.3.2.). W tym miejscu warto jedynie zaznaczyć, 
że utrata samodzielności przez Sakai na rzecz Nobunagi i przejęcie bezpo-
średniej kontroli nad oboma portami przez Hideyoshiego paradoksalnie
umożliwiły elicie kupieckiej dalsze rozwijanie własnych wpływów zarówno 
jako chajinom (szczególnie w przypadku Rikyū), jak i opisywanym tu uprzy-
wilejowanym kupcom działającym pod protekcją Nobunagi i Hideyoshiego 
(tj. jako goyō shōnin).

4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia

Celem niniejszego podrozdziału jest wyjaśnienie kilku zjawisk w stworzo-
nym przez kupców obrazie wojowników, które wydają się istotne z punktu 
widzenia całości rozważań. Warto więc znaleźć odpowiedzi na pytania, któ-
rzy wojownicy znaleźli się w opisach, i w jaki sposób kupcy przedstawili 
swoje relacje z nimi w różnego typu źródłach, zwłaszcza tych o charakterze 
paraliterackim (pamiętniki, testament, genealogie). Teksty te wydają się 
najlepiej odpowiadać celowi niniejszych badań, ponieważ stanowią histo-
rycznie uwarunkowany obraz szerszego systemu społecznego XVI-wiecznej 
Japonii i dotyczą związku z władzą. Można tu powtórzyć za nowymi histo-
rycystami, że „każdy tekst literacki jest nieodłącznie związany z [aktual-
nym] dyskursem czy też ideologią i zawsze jest środkiem wyrażania władzy 
w określonym miejscu i czasie”164. Należy się zatem zastanowić, czy obraz 
tych relacji wiązał się z pozycją kupców względem wojowników – a więc 
z wyrażonym społecznie układem władzy. Wydaje się bowiem, że kwestie
prestiżowe związane z bliskimi relacjami z wojownikami na różnych szcze-
blach (od daimyō poczynając) stanowiły dla kupców niezwykle istotne 
wyznaczniki własnej pozycji społecznej, które w źródłach paraliterac-
kich okazywały się znacznie ważniejsze niż sukcesy w handlu i działalno-
ś ci fi nansowej.

Kluczowe wydaje się pytanie, czy obraz ten stanowił jedynie wynik kre-
acji paraliterackiej, czy też był mocno osadzony w rzeczywistości. Elementy 
tego obrazu zostaną więc zestawione z realiami, których opisu dostarczyły 
źródła o charakterze nienarracyjnym, takie jak listy i dokumenty norma-
tywne. Ze względu na duże różnice w obrazie pozycji kupców przy wojow-
nikach o znaczeniu lokalnym oraz tej przy suwerenach Japonii oba wątki 
zostaną omówione oddzielnie.

164 Cyt. za: ibidem, s. XIII.



250 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

4.3.1. Cechy opisu wojowników o znaczeniu lokalnym a realia

Zgodnie z charakterem opisów w źródłach kupieckich wojowników o zna-
czeniu lokalnym można podzielić na dwie grupy. Do pierwszej należą 
panowie feudalni, do drugiej  – wszyscy inni wojownicy postawieni niżej 
w hierarchii.

Wojownicy niższych szczebli rzadko pojawiali się w źródłach narra-
cyjnych takich jak pamiętniki czy genealogie. Na przykład w najszerszym 
tego typu źródle – Pamiętniku rodu Shimai – który liczy łącznie 87 różnej
długości wpisów, wojownicy o pozycji niższej niż daimyō lub z nią porów-
nywalnej (np. wpływowi wojownicy noszący honorowe tytuły guberna-
torów cywilnych  – kami) pojawiają się tylko kilkakrotnie jako główne 
postaci opisu (czyli w charakterze innym niż posłańcy lub szeregowi goście 
na spotkaniach).

Pierwszym z wojowników niższego szczebla jest Tsukushi Hirokado, 
który został wspomniany w Pamiętniku ze względu na przesłanie Sōshitsu 
przytaczanego wyżej listu przysiężnego (zob. podrozdział 4.1.1.)165. Sōshitsu 
pośrednio wyjaśnia umieszczenie go w Pamiętniku, używając wyrazu 
kakubetsu (wyjątkowy) w odniesieniu do przysłania mu listu przysięż-
nego. Drugim wojownikiem o jeszcze mniejszym znaczeniu był Kusano 
Shigenaga. Sōshitsu odnotował jedynie, że otrzymał od niego list, nie 
dodając nawet honoryfi katywnego sama (pan) po jego imieniu166. Ze 
względu na opisywane wcześniej zainteresowanie pojemnikiem na herbatę 
Narashiba w Pamiętniku kilka razy pojawia się również Akizuki Tanezane – 
wojownik niskiego szczebla (zob. podrozdział 3.5.2.). W tym przypadku 
jednak motywacją Sōshitsu nie było ukazanie tej relacji jako przykładu 
własnych dokonań, lecz raczej przedstawienie krzywdy wyrządzonej mu 
przez Tanezanego167.

Poza nimi w Pamiętniku zostało wspomnianych kilku wojowników śred-
niego szczebla, których nazwiska przytoczono jednak tylko w charakterze 
informacyjnym. Przykładem tego rodzaju informacji jest zapis wykonany 
przez Sōshitsu pod datą 12. dnia 6. miesiąca 1587 roku w związku z decy-
zjami Hideyoshiego dotyczącymi odbudowy Hakaty. Jedynym bardziej 
znanym wojownikiem był tu Konishi Yukinaga:

12. dnia tego samego miesiąca [1587 roku] ustalono podział Hakaty na kwartały. 
Zarządcami mianowano cztery osoby: pana Takigawę Saburōbeia [Katsutoshiego; 
1543–1610], pana Natsukę Tazō [Masaiego; ?–1600], pana Konishiego [gubernatora]

165 Shimaishi nenroku..., s. 87.
166 Ibidem, s. 88.
167 Ibidem, s. 92–93.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 251

Settsu [Yukinagę oraz] pana Yamazakiego [gubernatora] Shimy [Kataiego; 1547–
1591]. Niższymi zarządcami mianowano wiele [innych] osób [...]168.

Warto dodać, że w Testamencie Shimaia Sōshitsu, w którym pojawia 
się bardzo niewielu wojowników, samurajowie niższych szczebli nie wystę-
pują w ogóle169.

W przytoczonych źródłach paraliterackich związanych z Sōshitsu wojow-
nicy ci byli więc opisywani bardzo rzadko, bez istotnych oznak szacunku, 
takich jak tytuły honoryfi katywne (sama, kō) czy też grzecznościowe odstępy 
w szeregu znaków (ketsuji) poprzedzające imię lub tytuł. Co więcej, jeden 
z nich – Akizuki Tanezane – został przedstawiony w jednoznacznie nega-
tywnym świetle. Z drugiej strony jednak otrzymanie listu przysiężnego 
od samuraja średniego szczebla stanowiło dla Sōshitsu wydarzenie tak 
ważne i niecodzienne, że postanowił on wyróżnić je także w Pamiętniku. 
Autorzy bazującej na nim i na listach Genealogii rodu Shimai powielają ten 
sam model opisu wojowników stojących niżej w hierarchii170.

Podobne cechy charakteryzują przedstawienia szeregowych wojowników
także w epistolografi i kupieckiej. Przykładem tego zjawiska jest kore-
spondencja rozsyłana przez Sōkyū do wielu samurajów lub do suwere-
nów Japonii zawierająca opisy wojowników. Wspominano wyżej, że źró-
dło pozostawione przez Sōkyū składa się z kopii, przez co brak zwrotów 
honoryfi katywnych w listach jest najprawdopodobniej efektem pominięcia 
w procesie ich archiwizowania. Mimo tego zastrzeżenia Archiwum listów 
Imaia Sōkyū dostarcza wystarczająco dużo informacji na temat istot-
nych różnic w opisach szeregowych wojowników, lokalnych panów oraz 
suwerenów Japonii.

W przypadku samurajów średniego szczebla, z którymi Sōkyū miał 
najczęściej do czynienia, stopień grzeczności w bezpośredniej korespon-
dencji był raczej neutralny. Przykładem wojownika tego szczebla jest Itami 
Chikaoki, początkowo właściciel niewielkiego majątku Itami w prowin-
cji Settsu, wasal kolejno Hatakeyamów, Miyoshich i w końcu Nobunagi, 
co dopiero przyniosło mu realne wpływy w postaci wyniesienia do grona 
trzech gubernatorów wojskowych w Settsu (wraz z Wadą Koremasą i Ikedą 
Katsumasą)171. Pozycję Sōkyū względem Chikaokiego ukazuje list wysłany 
do wojownika 19. dnia 11. miesiąca 1569 roku. Kupiec nie wahał się w tym 
piśmie wywierać nacisku na adresata, by ponaglić go do wykonania rozkazu 

168 Ibidem, s. 91.
169 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 81, 83–84.
170 Shimaike keizu..., s. 102–103.
171 Ostatecznie jednak Itami poróżnił się z suwerenem i zginął w swoim zamku otoczony 

przez siły Nobunagi (Itami Chikaoki, w: Kokushi daijiten...).



252 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Nobunagi. Brak zwrotów honoryfi katywnych można – jak wyżej – tłumaczyć
odtwórczym charakterem kopii listu, lecz warto zauważyć jednoczesne 
zastosowanie ketsuji w odniesieniu do Nobunagi (dzięki temu wiadomo, 
że to on wydał rozkaz). Biorąc nawet pod uwagę, że w oryginale Sōkyū 
mógł zastosować pewne zwroty grzecznościowe, to ogólny ton pisma nosi 
raczej cechy żądania niż prośby:

Piszę już któryś raz. Nic nie zostało załatwione w kwestii majątku Kajishimy Tondy. 
Powiadomiłem o sprawie Gifu [tj. Nobunagę] i przez Niwę Gorōzaemona no jō 
[Nagahidego; Nobunaga] wydał rozkaz taki [jak w załączonym liście]. Będę zado-
wolony, jeśli bez sprzeciwu przekażecie mi [majątek]. Uszanowanie172.

Wydaje się, że powyższy list dobrze obrazuje relacje między elitą kupiecką 
a wojownikami średniego szczebla. Komunikacja tych grup mogła odby-
wać się z pominięciem rozbudowanych zwrotów grzecznościowych. Można 
więc uznać, że zewnętrzne przejawy prestiżu Sōkyū oraz innych najbardziej 
wpływowych kupców, którzy weszli w quasi-wasalne relacje z Nobunagą, 
mogą być porównywane właśnie do pozycji, którą zajmowali wojownicy 
średniego szczebla.

Na powyższym tle odmiennie zostali przedstawieni daimyō i inni lokalni 
samuraje stojący wyżej w hierarchii. Podstawą dalszych rozważań będzie więc 
pytanie, jaką pozycję pod względem prestiżu (pozycji społecznej) zajmo-
wali kupcy w stosunku do wpływowych samurajów o znaczeniu lokalnym.

Pierwszym źródłem, które warto w tym kontekście przytoczyć, jest 
Testament Shimaia Sōshitsu (zob. podrozdział 2.2.). Wśród porad dla swego 
spadkobiercy autor wyróżnił kwestię utrzymywania dobrych relacji z oko-
licznymi przedstawicielami wyższych władz wojskowych. Należy zwrócić 
uwagę, że tekst ten miał znaczenie przede wszystkim wewnątrz rodziny 
Shimai i nie wydaje się, by nosił cechy obrazu wykreowanego dla czytel-
ników z zewnątrz. Dlatego Testament zawiera jedynie praktyczne porady 
dotyczące potrzeby kontaktów oraz wymiany grzeczności z okolicznymi 
daimyō i milczy na temat jakichkolwiek innych wojowników o mniejszych 
wpływach, których przychylność nie miała dla rodu Shimai kluczowego 
znaczenia. Sōshitsu skupił się na czterech panach, których ziemie znaj-
dowały się w pobliżu Hakaty, i nie wykraczał w opisie relacji z nimi poza 
ramy zarezerwowane dla uprzywilejowanych kupców. W jednym z pouczeń 
Sōshitsu pisał:

Po wtóre, przez całe życie nie zapominaj, że nie ma sensu wychodzić gdzieś bez 
potrzeby i bez celu spacerować po okolicy. Byłoby jednak dobrze, gdybyś co jakiś 

172 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 916.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 253

czas odwiedził naszego pana [Kurodę Nagamasę] z jakąś świeżą rybą wyszukaną 
dla niego na prezent, np. ślimakiem awabi173 czy też rybą tai174. Powinieneś rów-
nież co jakiś czas odwiedzać panów Inouego [Yukifusę; 1554–1634], pana Suō oraz 
Ogawę kura175 [Yukinao]176.

Ostatnim wpływowym wojownikiem, który pojawił się na kartach 
Testamentu, był daimyō Hirado, wówczas Matsura Takanobu. Jak wspo-
minano wcześniej, Sōshitsu pisał na jego temat w kontekście udzielania 
pożyczek, co w tym przypadku nie leżało w interesie fi nansowym kupca 
(Takanobu ciągle miał problemy z długami)177. Wydaje się więc, że główną 
motywacją dla Sōshitsu było właśnie utrzymanie dobrych relacji z wpływo-
wym daimyō, w którego lennach znajdowały się wówczas dwie europejskie 
faktorie handlowe (holenderska i angielska) oraz prężnie działała społecz-
ność kupców chińskich. Hipotezę tę potwierdza stwierdzenie Sōshitsu, 
iż „żadnym innym daimyō pożyczać pieniędzy nie należy”178.

Pozostałe źródła związane z Sōshitsu różnią się od Testamentu pod wzglę-
dem obrazu daimyō oraz innych wpływowych wojowników. Opisany wyżej 
na przykładzie Sōshitsu i Sōrina charakter kontaktów między przedstawi-
cielami elity kupieckiej i lokalnymi daimyō mógł sugerować daleko posu-
niętą familiarność takich relacji (zob. podrozdział 4.1.1.). Wskazywały 
na to zarówno bezpośredniość i częstotliwość kontaktów, ich nieformalny 
charakter, jak również zainteresowanie sprawami prywatnymi, takimi jak 
stan zdrowia. Z całości źródeł, a zwłaszcza korespondencji, wyłania się 
obraz, w którym kupcy znajdowali się bardzo blisko swoich lokalnych 
panów  –  nie tylko ze względu na rzeczywiste kontakty i wspólne przed-
sięwzięcia, lecz także na abstrakcyjnie pojmowaną hierarchię społeczną. 
Na podobieństwo tych pozycji zwracał uwagę już Murata Shukō, któ-
rego tekst we wstępie do swoich Zapisków wykorzystał Yamanoue Sōji. 
Zwracając uwagę na kluczową rolę drogi herbaty w zbliżeniu obu stron, 
Shukō stwierdził:

Wszyscy interesowali się ceremonią herbaty, począwszy od daimyō, aż po wszyst-
kich mieszczan i niżej urodzonych w stolicy, Narze oraz Sakai. Ci spośród nich, 

173 Jadalny ślimak morski z rodziny Haliotidae.
174 W ogólnym znaczeniu ryba z rodziny prażmowatych (Sparidae), w węższym znaczeniu 

najczęściej chodzi o pagrusa czerwonego (jap. madai; ang. red sea bream).
175 Honorowy tytuł głównego urzędnika w Kuraryō – urzędzie administrującym spra-

wami fi nansowymi podległym Resortowi Urzędów Centralnych (Nakatsukasashō) (Kuraryō, 
w: Nihon kokugo daijiten...).

176 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 81.
177 J. Greń, Anglicy..., s. 113–114.
178 Shimai Sōshitsu ikun..., s. 84. Por. J.M. Ramseyer, Th rift  and Diligence..., s. 225.



254 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

którzy mieli ku temu talent, a przy tym posiadali słynne utensylia, w tym miesz-
czanie ze stolicy i Sakai, otrzymywali polecenia na równi z daimyō z [prowincji] 
Yamato[?], przybywali na spotkania herbaciane i zapraszano ich do najważniej-
szego grona osób [dosł. tych, które mogły prowadzić rozmowy]179.

Z jednej strony Shukō podkreślał hierarchiczny dystans między daimyō 
(pierwsi na liście zainteresowanych herbatą) a mieszczanami (przedstawieni 
na dole w hierarchii – jap. ika made). Z drugiej jednak mieszczan o wysokiej 
pozycji w strukturze chajinów widział na pozycji porównywalnej z daimyō. 
Kupcy, rzecz jasna, wciąż otrzymywali polecenia (ongechi o kudasare), lecz 
odbywało się to podobnie, jakby sami byli równi panom feudalnym (daimyō 
ni hitoshiku). Na bliskość elity kupieckiej i daimyō w sferze symbolicznej 
wskazują też przytaczane wcześniej listy przysiężne, które Sōshitsu otrzymał 
od Tsukushiego Hirokado oraz Sō Yoshitoshiego, jak również wymieniana 
na bieżąco korespondencja Sōkyū z wpływowymi  wasalami Nobunagi, 
takimi jak Sakuma Nobumori czy Kinoshita Tōkichirō.

Wydaje się jednak, że obraz prestiżowej bliskości (czy czasem wręcz 
równości) kupców i panów feudalnych był kreacją autorów dzienników, 
genealogii i pamiętników, która miała umocnić w czytelnikach prze-
świadczenie o godnych pamięci dokonaniach przedstawicieli poszczegól -
nych rodów kupieckich. Widać to szczególnie wyraźnie w źródłach doty-
czących rodu Shimai.

Zachowało się wśród nich kilka różnych tekstów (korespondencja, 
pamiętnik, genealogia, testament), które niemal tak samo przedstawiają rela-
cje Sōshitsu z wpływowymi samurajami. Należy podkreślić, że daimyō poja-
wiają się w tych źródłach znacznie częściej niż wojownicy niskiego i średniego 
szczebla, czego przykładem może być Pamiętnik rodu Shimai. Na 37 wpisów 
w Pamiętniku, które przypadają na okres życia Ōtomo Sōrina, aż 16 doty-
czy właśnie jego. Co więcej, nie ulega wątpliwości, że Sōshitsu zawarł 
je w tekście tylko dlatego, że dotyczyły daimyō. Część z nich przytaczano
wyżej w kontekście opisu charakteru relacji między obiema stronami. 
Tu  więc wystarczy dodać, że w Pamiętniku występują dwa rodzaje wpi-
sów poświęconych Sōrinowi. Pierwszym są relacje z wydarzeń, w których 
Sōshitsu uczestniczył u boku pana (wizyty na zamku, wspólne spotkania 
herbaciane itd.)180, drugim  – wszelka komunikacja z Sōrinem, wliczając 
w to wymianę podarunków, realizację zamówień na towary oraz listy, 
zarówno rzeczowe, jak i czysto kurtuazyjne181.

179 Yamanoue Sōjiki..., s. 221.
180 Shimaishi nenroku..., s. 86–87 i in.
181 Ibidem, s. 88–89 i in.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 255

Znaczenie relacji z lokalnym daimyō dla prestiżu kupca ukazuje począt-
kowy fragment Genealogii rodu Shimai, w którym opis jego relacji z Sōrinem 
zajmuje niezwykle istotne miejsce tuż po krótkim przedstawieniu postaci 
Sōshitsu:

Shigekatsu [Sōshitsu] zajmował się handlem, zgromadził wielkie dobra dla swo-
jej rodziny, wyróżniał się w świecie talentami, przewyższał innych pod względem 
manier, a jego imię było znane w całym kraju. Rozumiał drogę herbaty i z szacun-
kiem wyznając zen, wstąpił na jego drogę. Ogolił głowę i przyjął imię sędziwego 
Kyohaku Kentana Sōshitsu. Mieszkał w Hakacie w prowincji Chikuzen, gdzie wraz 
z Kamiyą Sōtanem stał ponad innymi mieszczanami i miał największe wpływy. Już 
od początku ery Eiroku [1558–1570] dzięki życzliwości sprawującego urząd delegata 
na Kiusiu, pobożnego Ōtomo Saemonsukego Yoshishigego [Sōrina], otrzymywał 
od niego polecenia i odwiedzał go w Bun[go] Fu[nai]. Oprócz tego podarował 
mu także stolik do herbaty oraz przekazywane od pokoleń w rodzinie puzderka 
inrō [...]. [Sōrin] we wszystkich tych przypadkach przysyłał mu listy z wyrazami 
swojego zadowolenia [...]182.

Nie ulega wątpliwości, że dla autora Genealogii, którego celem było uka-
zanie działalności Sōshitsu następnym pokoleniom w jak najlepszym świe-
tle, bliskie relacje z Sōrinem stanowiły jeden z kluczowych wyznaczników 
sukcesu życiowego Sōshitsu. Szczególnie charakterystyczny wydaje się dobór 
informacji otwierających tekst. Sōshitsu został przedstawiony po pierwsze 
jako kupiec, po drugie jako człowiek herbaty i mnich, po trzecie wreszcie 
jako osoba stojąca na szczycie drabiny społecznej w swoim mieście. To 
w tym kontekście pojawiła się rozbudowana informacja na temat relacji 
Sōshitsu z panem Ōtomo. Prawdopodobnie taki układ zawartych w tekście 
informacji nie tylko wzmacniał przekaz o kluczowej roli Sōshistu w lokalnej 
społeczności mieszczan, lecz także podkreślał to, że dobre relacje z daimyō 
pozwalały mu przekroczyć granice wyznaczane przez jego pochodzenie spo-
łeczne oraz warunkowaną nim drogę życiową, której zasady jasno określił 
w swoim Testamencie.

W Pamiętniku Sōshitsu oprócz Sōrina pojawili się także inni panowie feu-
dalni blisko związani z rodem kupieckim Shimai. Poza Sō Yoshitoshim naj-
bardziej poczesne miejsca zajmowali Kobayakawa Takakage, Mōri Terumoto, 
Mōri Hidekane oraz Kuroda Josui. Sōshitsu wszystkich tych wojowników 
o statusie daimyō przedstawił podobnie jak Sōrina – z zastrzeżeniem, że ich 
relacje z Sōshitsu były zapewne mniej bezpośrednie. Wpisy te mają jed-
nak podobną treść i opisują głównie wspólne spotkania przy herbacie183.

182 Shimaike keizu..., s. 102–103.
183 Shimaishi nenroku..., s. 92–93.



256 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

O tym, że to wojownicy stanowili główny punkt odniesienia dla autora 
Pamiętnika, świadczy także to, że spotkania herbaciane odnotowywał tylko 
wtedy, gdy uczestniczyli w nich samurajowie184.

Wymienieni panowie feudalni podobnie zostali zaprezentowani 
także w Genealogii, która w dużej mierze była oparta na korespondencji 
i Pamiętniku. Warto jednak zwrócić uwagę na dobór informacji, które 
przeniesiono do Genealogii  – tekstu, którego cel stanowiło zachowanie 
pamięci o wydarzeniach dla kolejnych pokoleń. Jej autor wybrał z dostęp-
nych mu źródeł spotkania z Mōrim Terumoto, między innymi w Hakozaki 
(wspomniany cztery razy), kurtuazyjną wizytę Sōshitsu w budowanym 
przez Kobayakawę Takakagego zamku w Najimie (poza tym wspomniany 
dwa razy), otrzymanie listu przysiężnego od Hirokado, negocjacje Sōshistu 
w imieniu Yoshitoshiego (ogółem wspomniany cztery razy) oraz spotkania 
z nowymi władcami prowincji – Kurodami. Warto zatrzymać się na wpi-
sach dotyczących Mōriego Terumoto oraz Kurodów.

Szczególnie cenna wydaje się anegdota dotycząca rozmowy Mōriego Teru -
moto z Sōshitsu. Według Genealogii wojownik miał jakoby pytać kupca 
o jego przodków:

23. dnia 11. miesiąca [1598 roku] pan [Mōri, gubernator] Aki Saishō Terumoto 
zapytał, czy wśród przodków Sōshitsu byli może arystokraci i do którego z kolei 
pokolenia się on zalicza. Przy opowieści o moich przodkach opanował mnie wstyd, 
więc poprosiłem o wybaczenie [i nie udzieliłem odpowiedzi]. Wtedy odezwał się 
pan Saishō, który stwierdził, że to wystarczy, bo tak naprawdę Sōshitsu wydaje się 
mieć naturę dowódcy wielu wojowników konnych185.

Powyższy opis spotkania z Terumoto w Hakozaki został przytoczony 
także w Pamiętniku186. Oba opisy są bardzo podobne, choć warto zauważyć, 
że we wpisie w Genealogii, w przeciwieństwie do tego w Pamiętniku, nie 
ma informacji na temat obecności na spotkaniu dwóch innych samurajów,
w tym Ishidy Mitsunariego. Zapewne autorowi Genealogii chodziło o wyeks-
ponowanie postaci Terumoto, a więc i dodatkowe wzmocnienie przekazu 
słów pana Aki.

Bez względu na to, jak w istocie wyglądała powyższa rozmowa, w przytoczo-
nym opisie można dostrzec kilka ważnych kwestii. Po pierwsze, mimo wstydu, 
jaki wiązał się z udzieleniem odpowiedzi na pytanie zadane przez Terumoto 
(najwyraźniej wśród przodków Sōshitsu nie było żadnych arystokratów), 
poruszony przez niego temat i tak okazał się odpowiedni do  przytoczenia 

184 Ibidem, s. 93 i in.
185 Shimaike keizu..., s. 106.
186 Shimaishi nenroku..., s. 100.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 257

w Genealogii. Wstyd ten wydaje się przejawem grzeczności ze strony kupca. 
Łatwo bowiem zgadnąć (i potwierdza to samo przytoczenie rozmowy), 
że Sōshitsu był niezwykle dumny z zadanego mu pytania, ponieważ Terumoto 
uznał charakteryzujące go przymioty za godne arystokraty. Po drugie,
brak odpowiedzi kupca skłonił Terumoto do udzielenia mu kolejnego kom-
plementu  – wojownik uznał naturę (kibun) Sōshitsu za godną wielkiego 
samuraja. Co istotne, dla kompilatorów źródeł narracyjnych istotna okazała 
się sytuacja, w której zajmujący wysoką pozycję daimyō przypisywał naturze
Sōshitsu cechy typowe dla innych niż kupiecka grup społecznych (góru-
jących nad kupcami pod względem prestiżu). Nie ulega więc wątpliwości, 
że stwierdzenie Terumoto – jeżeli w ogóle padło – było dla Sōshitsu waż-
nym sygnałem potwierdzającym własną wartość w oczach wpływowego 
daimyō i doskonale pasowało do realizowanej w Genealogii idei budo-
wania prestiżu rodu Shimai. Warto przypomnieć, że przypisywanie sobie 
przodków pochodzących z arystokracji stanowiło popularny zwyczaj wśród 
autorów tekstów z gatunku keizu, a członkowie rodu Shimai odwoływali 
się do związków krwi z założycielem arystokratycznego rodu Fujiwarów 
(zob. podrozdział 2.1.). Trzeba jednocześnie zaznaczyć, że jeśli wypowiedź 
Terumoto stanowi jedynie kreację paraliteracką, to w żadnym stopniu nie 
zmienia to naszej oceny wizerunkowych celów realizowanych przez kom-
pilatora źródła.

Drugim opisem wartym omówienia jest ostatni fragment tekstu Genea -
logii odnoszący się do okresu po roku 1600. Dotyczy on głównie odwie-
dzin Sōshitsu u Kurody Nagamasy z okazji przejęcia przez niego władzy 
nad prowincją Chikuzen i Hakatą oraz późniejszych relacji z Kurodami187. 
Opis ten dobrze oddaje przesłanie całego tekstu, którego celem było uka-
zanie relacji z wpływowymi wojownikami jako elementu kluczowego 
dla prestiżu Sōshitsu. Dodatkowo ze względu na to, że Sōshitsu pisał 
o wojownikach władających ówcześnie Hakatą, w opisach używał wobec 
nich najgrzeczniejszego określenia kō  – zarezerwowanego zwykle dla 
suwerenów:

Od ery Keichō [1596–1615] do ery Genna [1615–1624; Sōshitsu] cieszył się życzli-
wością panów [Kurody] Yoshitaki [Josuia] oraz [Kurody] Nagamasy. Bez przerwy 
odwiedzał ich na zamku oraz w chatce herbacianej w Torikai. [Wymienieni pano-
wie] bywali także gośćmi w jego domu. Podczas choroby pana Yoshitaki [Sōshitsu] 
udał się do niego z podarunkami, by zapytać go o samopoczucie. [Później] pan 
Nagamasa własnoręcznie napisał do niego list, który brzmiał:
„Podczas Twych odwiedzin otrzymaliśmy pakunek, w którym znajdował się list 
oraz dwie beczułki. Bardzo nas to ucieszyło. Josui w końcu wspaniale wyzdrowiał 

187 Shimaike keizu..., s. 102–107.



258 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

i nie musisz się o niego martwić. Chciałem Ci przekazać, że jesteśmy bardzo zado-
woleni [z Twojej życzliwości]”188.

Wydaje się, że zarówno niemała liczba wpisów na temat panów z rodu 
Kuroda, jak i podkreślanie zażyłości relacji między Sōshitsu a nimi dowodzą, 
że różnica poziomów w hierarchii między obiema stronami była jednak bar-
dzo duża, a dobór materiału do tworzenia kompilacji miał na celu dodanie 
prestiżu kupcom. Warto w tym kontekście przytoczyć fragment Genealogii 
rodu Shimai poświęcony przybranemu synowi Sōshitsu. W porównaniu 
do objętości liczącego 2800 znaków opisu Sōshitsu jest on lakoniczny – ma 
63 znaki, dlatego można przytoczyć go tu w całości:

Shimai Tokuzaemon Nobuyoshi
Dorosłe imię Nobuyoshi otrzymał od Matsury Genzaburō [Takanobu]. Nazywano 
go także Kamiyą. W erze Genna sprawował funkcję miejskiego przedstawiciela 
(nengyōji). Zmarł 4. dnia 9. miesiąca 2. roku ery Kan’ei [1625]189 i został pocho-
wany w pawilonie świątynnym Kyohakuin. Jego imię pośmiertne to Rankoku Dōshitsu 
Shinji.
[Jego] żoną była starsza siostra Takagiego Ichisaburō190.

We wpisie tym pojawiły się cztery informacje na temat życia przybranego 
syna Sōshitsu (oraz trzy odnoszące się do jego śmierci). Charakterystyczne, 
że pierwsza z nich mówi, iż jego dorosłe imię nadał mu wpływowy pan 
z Hirado. Drugą z kolei informacją jest pochodzenie Tokuzaemona z rodziny 
Kamiya, co w społeczności Hakaty oznaczało powiązanie z liczącym się 
w mieście rodem, trzecią zaś sprawowanie w mieście ważnej i zarazem pre-
stiżowej funkcji społecznej. Za czwartą informację można uznać rodzinne 
koligacje żony kupca. Dobór informacji nie pozostawia wątpliwości, że nie-
formalne związki z wpływowymi wojownikami stanowiły nawet istotniejszy 
powód do chwały kupieckiego rodu niż sprawowanie funkcji społecznych 
zarezerwowanych dla najbardziej wpływowych  mieszczan i wewnętrzne 
koligacje z najważniejszymi rodami Hakaty (Kamiya, Shimai, Takagi).

Także Pamiętnik rodu Shimai pokazuje, że relacje z daimyō oraz innymi 
wysoko postawionymi wojownikami stanowiły dla autora jeden z istotniej-
szych powodów do dumy. Poza wspomnianymi wyżej wpisami poświęconymi 
spotkaniom przy herbacie lub odwiedzinom tezę tę potwierdzają również 
lakoniczne wzmianki, których celem było jedynie utrwalenie informacji 
o otrzymywaniu listów od panów feudalnych:

188 Ibidem, s. 107.
189 Era Kan’ei przypadała na lata 1624–1644.
190 Shimaike keizu..., s. 107.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 259

14. dnia 8. miesiąca [1576 roku] otrzymałem list od pana [Kobayakawy] Takakagego. 
Wysłałem odpowiedź191.

W przypadku gdyby listy od daimyō zaginęły – co można zresztą zauwa-
żyć w zachowanych źródłach192 – Pamiętnik mógł stanowić dowód na to, 
że taka korespondencja została wysłana. Co istotne, nie mamy tu do czynienia 
z formą zachowania informacji zawartych w listach (tak jak w przypadku 
Archiwum listów Imaia Sōkyū), lecz odnotowania samego faktu, że z daimyō 
korespondowano. Wydaje się więc, że tworzenie powyższego rodzaju
wpisów w Pamiętniku miało jedynie podkreślić istnienie dobrych relacji, 
co stanowi kolejny dowód, jak wielką wagę kupcy do nich przywiązywali.

Szacunek dla wybranych panów feudalnych potwierdza również 
Archiwum listów Imaia Sōkyū. Warto zwrócić uwagę na sposób stosowania 
w tym zbiorze odstępów honoryfi katywnych ketsuji. Jako że wszystkie listy 
w Archiwum są kopiami, można zakładać, że zastosowanie ketsuji nie było 
wymuszone zasadami etykiety rzeczywistej korespondencji, lecz stanowiło 
raczej przejaw osobistego stosunku Sōkyū do poszczególnych osób wyrażo-
nego osobiście lub za pośrednictwem skryby, faktycznie tworzącego kopie.

Odstępy ketsuji zastosowano w zbiorze łącznie 88 razy, lecz tylko  6 
z nich odnosi się do wojowników innych niż ówcześni suwerenowie 
Japonii193. W czterech przypadkach w ten sposób podkreślono godność 
Yamany Suketoyo, raz Hatakeyamy Takamasy  – daimyō, który dzięki 
podporządkowaniu się Nobunadze władał połową prowincji Kawachi194, 
i raz Tokugawy Ieyasu (Okazaki dono) w okresie, gdy jako wierny sojusz-
nik Nobunagi pełnił kluczową funkcję strażnika jego wschodniej fl anki. 
W pierwszym przypadku chodziło zapewne o istotne z punktu widze-
nia Sōkyū interesy, które wiązały go z Suketoyo. Przyczyny wyróżnienia 
Takamasy i Ieyasu nie są jasne. Wiadomo jedynie, że Sōkyū nie potrafi ł 
porozumieć się z Takamasą w sprawie przejęcia majątku Noda w kontro-
lowanej przez wojownika części prowincji Kawachi195. W przypadku Ieyasu 
chodziło zapewne o jego rolę przy Nobunadze. Daimyō z Mikawy wymie-
niony jest jednak tylko raz – w kontekście przekazania kupcowi hojnego 
podarunku w postaci wierzchowca196.

191 Shimaishi nenroku..., s. 89.
192 W zbiorze korespondencji brakuje dwóch listów, których otrzymanie zanotowano 

w Pamiętniku (ibidem, s. 89–90).
193 O zasadach stosowania ketsuji wobec suwerenów będzie mowa w następnym pod-

rozdziale.
194 Hatakeyama Takamasa, w: Nihon jinmei daijiten...
195 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 928.
196 Ibidem, s. 928.



260 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Należy także zaznaczyć, że – zapewne ze względu na odtwórczy charakter 
listów – odstępy ketsuji nie zostały użyte konsekwentnie. Na przykład w liście 
z 22.  dnia 12. miesiąca 1569 roku Sōkyū pisał do Sakumy Nobumoriego
w sprawie Suketoyo i nie poprzedził nazwiska Yamany odstępem honoryfi -
katywnym197. Podobnie w liście z 6. dnia 1. miesiąca 1570 roku do Sakaiego 
Masahisy wyróżnił w ten sposób Nobunagę, lecz nie Yamanę198. Można 
zatem przyjąć, że uhonorowanie przede wszystkim Suketoyo było dla Sōkyū 
wyrazem szczególnych relacji między obiema stronami i wiązało się z inte-
resami kupca w kopalniach srebra w Tajimie. Ze względu na brak orygina-
łów listów trudno natomiast mówić o stosunku Sōkyū do daimyō w ogóle, 
ponieważ pozostali panowie o znaczeniu lokalnym występujący w Archiwum 
listów są pozbawieni oznak wartościowania przez kupca.

Podsumowując dotychczasowe rozważania, można stwierdzić, że pozycja
elity kupieckiej względem samurajów o znaczeniu lokalnym została w źró-
dłach kupieckich przedstawiona jako ściśle powiązana z hierarchią w struktu-
rze wojowników. Wpływowi kupcy widzieli się ponad wojownikami niższych 
szczebli i aspirowali do kontaktów oraz pozycji społecznej daimyō. Mimo 
pewnych sygnałów o względnej bliskości czy równości między elitą kupiecką 
a wpływowymi wojownikami (np. między Sōshitsu i Sō Yoshitoshim) w rze-
czywistości pod względem społecznego prestiżu wpływowi kupcy znajdowali 
się znacznie bliżej wojowników niższych szczebli. Widoczna w źródłach 
narracyjnych potrzeba częstego podkreślania własnej pozycji przy daimyō 
uwidacznia ten rozziew społeczny między obiema grupami – panami posta-
wionymi na szczycie władzy lokalnej i innymi wpływowymi wojownikami 
z jednej strony a bogatą, znajdującą się na czele społeczności miejskiej, lecz 
podporządkowaną władzy politycznej elitą kupiecką z drugiej.

Wcześniej wspomniano, że opisy relacji kupców z wojownikami 
w wytworzonych przez tych pierwszych źródłach paraliterackich sugerują 
równość w kontaktach z wojownikami średnich i niższych szczebli oraz bli-
skość relacji z daimyō (podkreślanie poprawności relacji przy ugrzecznionym
tonie korespondencji i opisów). Zachowane materiały o charakterze nie-
narracyjnym (zwłaszcza korespondencja) ukazują jednak odmienny obraz 
rzeczywistej pozycji kupców względem wszystkich wojowników. Inaczej niż 
w wykreowanych na potrzeby wizerunkowe źródłach narracyjnych, w któ-
rych kupcy cieszyli się życzliwym traktowaniem i protekcją wojowników, 
nawet najbardziej wpływowi przedstawiciele elity handlowej okazywali się 
bezradni wobec oporu lub nieprzychylnych działań nawet mało wpływowych 
samurajów. Jak nieistotne okazywały się wpływy kupców  w porównaniu

197 Ibidem, s. 920.
198 Ibidem, s. 921–922.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 261

do realnych możliwości egzekwowania swoich praw przez wojowników, 
można się dowiedzieć z niektórych opisów Pamiętnika rodu Shimai, a przede 
wszystkim z korespondencji Imaia Sōkyū.

Jeden z charakterystycznych przykładów konfl iktu interesów, o którym 
była już mowa wyżej w kontekście komunikacji społecznej (zob. podrozdział 
3.5.2.), dotyczył chęci przejęcia przez Akizukiego Tanezanego pojemniczka 
na herbatę o nazwie Narashiba należącego do Sōshitsu. W tym miejscu warto 
więc jedynie powtórzyć, że Sōshitsu, który wcześniej opierał się także proś-
bom Ōtomo Sōrina o przekazanie mu naczynia, w obliczu siłowego przeję-
cia przedmiotu przez Tanezanego okazał się bezradny – mimo że pozycja 
i wpływy Tanezanego były znacznie mniejsze niż Sōrina. Tanezane po pro-
stu zabrał pojemnik znajdujący się w chatce herbacianej:

Własnoręcznie ukradł stojące we wnęce naczynie na herbatę Narashiba i zabrał 
je ze sobą, wychodząc199.

Sōshitsu, mimo ogromnej frustracji (w gniewie spalił swoją chatkę 
herbacianą), musiał pogodzić się ze stratą najcenniejszego meibutsu. 
Niewykluczone, że gdyby Sōrin wciąż żył (zmarł cztery miesiące przed kon-
fl iktem kupca z Tanezanem)200, Sōshitsu mógłby liczyć na jego protekcję, 
lecz kwestia ta musi pozostać w sferze domysłów. Dodatkowo w sytuacji, 
w której Hideyoshi okazał się chętny przyjąć Narashibę, jakakolwiek pomoc 
ze strony daimyō nie byłaby już i tak możliwa.

Kradzież przedmiotu przez Tanezanego ma szczególne znaczenie wła-
śnie w kontekście obrazu tworzonego przez Sōshitsu i jego rodzinę w źró-
dłach narracyjnych, ponieważ stoi w wyraźnej sprzeczności z obrazem tam 
wykreowanym. Co ciekawe, stosunkowo długi opis konfl iktu z Tanezanem 
i utraty Narashiby został zawarty także w Genealogii rodu Shimai. Zapewne 
umieszczenie tej historii w Genealogii miało przede wszystkim pokazać 
Sōshitsu jako posiadacza jednego z trzech najcenniejszych naczyń tego 
typu w Japonii oraz ukazać krzywdy i niesprawiedliwości wyrządzone 
przez wojownika. Tak jak sugerowano wyżej, motywem mogła być rów-
nież chęć podkreślenia, że Narashiba stanowiła pośrednio dar od kupca 
dla Hideyoshiego.

Znacznie więcej informacji na temat rzeczywistej pozycji wpływowych 
kupców względem wojowników znajduje się w Archiwum listów Imaia 
Sōkyū. Można wręcz stwierdzić, że głównym tematem przewijającym się 
przez całą korespondencję Sōkyū są problemy, które kupiec napotykał 

199 Shimaishi nenroku..., s. 92.
200 Takemoto H., Ōtomo Sōrin..., s. 177.



262 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

w swoich relacjach z wojownikami (a także z chłopami i przedstawicielami 
innych grup społecznych). Zapewne stworzenie zbioru kopii listów było 
podyktowane chęcią zachowania kontroli nad procesem rozwiązywania 
problemów pojawiających się w tym samym czasie.

Sōkyū otrzymał od Nobunagi wiele nadań i przywilejów. Trzeba przy tym 
pamiętać, że rzeczywiste objęcie kontroli nad przekazanymi w zarząd majątkami
czy też wyegzekwowanie nabytych w ten sposób praw (np. do pobierania 
opłat) często wiązało się z odebraniem ich poprzednim posiadaczom. Opór 
pozbawianych wpływów wojowników przeciwko Sōkyū i jego podwładnym 
(np. zarządcom) często okazywał się przeszkodą nie do pokonania nawet 
dla jednego z najbardziej wpływowych kupców w kraju.

Na przykład Sōkyū miał poważne problemy z przejęciem majątku 
w Kajishimie od wojownika średniego szczebla Itamiego Chikaokiego. 
Światło na trudności, z którymi borykał się Sōkyū, rzuca koresponden-
cja między Chikaokim, kupcem oraz jednym z jego protektorów – Niwą 
Nagahidem. Najwyraźniej – mimo rozkazu Nobunagi – Chikaoki nie pogo-
dził się z pozbawieniem go Kajishimy. 

Dwa pierwsze listy Nagahidego pochodzą z 8. dnia 8. miesiąca 1569 roku. 
W jednym z nich bezpośredni podwładny Nobunagi pisze Chikaokiemu 
o decyzjach podjętych przez suwerena:

Specjalnie zwracam się w sprawie znajdującego się pod zarządem Imaia Sōkyū 
majątku w Kajishimie, należącego do części Tonda przy Gokanoshō w Sakai. 
Nobunaga będzie zadowolony, jeśli szybko zostanie on przekazany panu Imai. 
Gdybyś miał jakieś wątpliwości na ten temat, wysłuchamy ich. [Nobunaga jednak 
i tak] przeprowadzi sprawę do końca. W każdym razie Wy zajmujcie się ściąga-
niem podatków i tym podobnymi sprawami. Uszanowanie201.

Tego samego dnia Nagahide powiadomił również chłopów w Kajishimie 
o nowym właścicielu majątku, by także i oni nie stwarzali problemów za -
rządcy wysłanemu przez Sōkyū:

Ten majątek Tonda znajduje się [teraz] pod zarządem Imaia Sōkyū. Itami [Chikaoki] 
ma wątpliwości w tej kwestii, po ich rozważeniu [Nobunaga] rozkazuje jednak, 
żeby było tak, [jak orzekł wcześniej]. Odprowadzanie podatku gdzie indziej podwoi 
Wasze zobowiązania202.

Z późniejszego listu Sōkyū do Chikaokiego można wywnioskować, 
że Itami rzeczywiście udał się wcześniej do Nobunagi, by przekonać suwerena

201 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 900.
202 Ibidem, s. 900.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 263

do zmiany decyzji – nie przyniosło to jednak skutku. Świadczy o tym list 
kupca napisany do Chikaokiego 17. dnia 8. miesiąca 1569 roku:

Dłuższy czas nie miałem od Ciebie wiadomości. Spotykasz się w Mino [z Nobunagą]. 
Dowiedziałem się o tym, gdy tam byłem. To bardzo dobrze. Właśnie wczoraj 
szczęśliwie wróciłem do portu [Sakai]. Podczas odwiedzin u Nobunagi opowie-
działem mu o obecnym stanie [związanych z Tobą] rzeczy dotyczących dwóch, 
trzech osób. [Nobunaga] przekazał rozkaz w tym względzie Niwie [Nagahidemu], 
który przysłał mi list. Wynika z niego, że wszystko ma zostać tak, jak wcześniej 
postanowiono. Byłbym więc szczęśliwy, jeśli nakażesz [rzeczonym osobom wyko-
nanie woli Nobunagi]. Wiesz, że będzie to dla mnie wielka pomoc. Szczegóły poda 
Ci Kurosaki shikibunojō203 i przekaże mi Twoją wolę. Uszanowanie204.

„Dwie, trzy osoby”, o których wspomina Sōkyū, odnoszą się zapewne 
do zarządców Chikaokiego205, którzy  – nie otrzymawszy odpowiednich 
poleceń od swojego pana – nie podporządkowali się kupcowi.

Mimo utrzymania rozkazu w mocy przez Nobunagę i otrzymania powyż -
szego listu od Sōkyū Chikaoki wciąż nie miał zamiaru przekazać kup-
cowi majątku, przez co sprawa ciągnęła się dalej. Sōkyū wysłał więc listy 
do zarządców Chikaokiego w Kajishimie (17. oraz 27. dnia 8. miesiąca) oraz 
ponownie do wojownika (27. dnia 8. miesiąca)206. Najwyraźniej to także nie 
przyniosło rezultatów, ponieważ dwa miesiące później włączony w sprawę 
przez Nobunagę Niwa Nagahide sam ponownie pisał do Chikaokiego, 
by wymóc na nim ustępstwo. List z 11. dnia 11. miesiąca nie zachował się 
w całości (jest uszkodzony), lecz nie ulega wątpliwości, że wpływowy wasal 
na polecenie Nobunagi w pełni poparł stanowisko Sōkyū:

Ostatnio pisałem w tej sprawie list. Co się tyczy Gokanoshō w Sakai, którymi zarzą-
dza Imai Sōkyū, to majątek Kajishima w Tondzie wciąż nie został mu  przekazany. 
Nobunaga będzie zadowolony, jeśli bez protestów przekażesz go panu Imai. Liczymy 
na Twoją współpracę [...]207.

Powyższy list od Nagahidego został dołączony do kolejnego pisma, które 
Sōkyū sam wystosował do Chikaokiego 19. dnia 11. miesiąca208. Jest to ostatni 
dokument, w którym wspomina się o Kajishimie. Trudno jednoznacznie 
stwierdzić, czy sprawa została załatwiona zgodnie z oczekiwaniami Sōkyū. 

203 Tytuł urzędniczy w Resorcie ds. Ceremonii (Shikibushō).
204 Ibidem, s. 898–899.
205 Ibidem, s. 917.
206 Ibidem, s. 899, 907.
207 Ibidem, s. 916.
208 Ibidem, s. 916.



264 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Jest to prawdopodobne, ponieważ w zawierającej nierozwiązane problemy 
notatce pozostawionej przez Sōkyū podwładnemu, Tashiro Genpachirō, 
kwestia dotycząca Kajishimy się nie pojawiła.

Opisana tu sprawa stanowi jedynie przykład problemów Sōkyū zwią-
zanych z egzekwowaniem praw i przywilejów, gdy naruszały one inte-
resy wojowników. Bardzo podobna kwestia wynikła również przy okazji 
 przejmowania przez Sōkyū kontroli nad majątkiem Zenshuan, leżącym 
przy świątyni Tennōji w Gokanoshō. W tym przypadku kupiec trafi ł 
na opór Ikedy Katsumasy, co zmusiło go do szukania pomocy u bardziej 
wpływowych wojowników, takich jak Araki Murashige oraz znów Niwa 
Nagahide209. Miesiące starań nie przynosiły rezultatów, a sytuacja w majątku 
zaczęła się wyraźnie pogarszać. 23. dnia 10. miesiąca 1569 roku Sōkyū opi-
sał ją w liście do trzech ważnych przedstawicieli rodu Ikeda, jak również 
do Murashigego, by wpłynęli oni na Katsumasę w sprawie przekazania 
zarządu nad Zenshuanem:

Przed kilkoma dniami otrzymałem list. Nastąpiło to tuż po moim powrocie do portu 
[Sakai] i nie mogłem od razu odpowiedzieć. Dowiedziałem się, że w Tennōji Wasi 
chłopi biją się między sobą. To naprawdę duży problem. Jak już nieraz pisałem, 
wciąż nie przekazano mi majątku Zenshuan [przy Tennōji], mimo że nakazał 
to Nobunaga. Jako że wszyscy teraz szczęśliwie jesteście w stolicy, wysłałem swo-
jego przedstawiciela i kazałem mu sprawdzić sytuację. Okazało się, że włączyli 
się w to okoliczni ludzie, co oznacza, że straciłem twarz. Mimo że [wszystko] 
przygotowałem, po prostu zaczęto wtrącać się w sprawy tego majątku. Ponieważ 
teraz biją się tam wszyscy od sług (hikan) po wyrobników (ninpu), chciałem się 
dowiedzieć, co mam robić. Miałem zamiar przedstawić to wszystko [Ikedzie] 
Katsumasie, ale wstydziłem się to zrobić. Dlatego stało się tak jak wyżej i nie udało 
mi się załatwić tej sprawy. Tak więc po raz kolejny opisuję Wam stan rzeczy. 
Uszanowanie210.

W sprawę włączył się Niwa Nagahide, który – podobnie jak w kwestii 
Kajishimy – napisał list do Ikedy, by ten „bez protestów przekazał majątek 
panu Imaiowi”211. Oba pisma Nagahidego są prawie identyczne, a Sōkyū – 
tak samo jak podczas konfl iktu z Itamim Chikaokim  – wysłał je jako 
załączniki do własnego listu. W przypadku Zenshuanu sprawa nie została 
jednak załatwiona po myśli kupca, ponieważ już drugi punkt notatki dla 
Tashiro Genpachirō sporządzonej 4. dnia 4. miesiąca 1570 roku porusza 
tę kwestię:

209 Ibidem, s. 898, 900–901.
210 Ibidem, s. 914.
211 Ibidem, s. 916.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 265

Po drugie, co się tyczy sprawy majątku Zenshuan przy Tennōji, który leży 
w Gokanoshō w części Zōshuan, to należy się tam udać i świadczyć na temat tego, 
jak [tamtejsze] sprawy miały się wcześniej. Co do zarządu nad majątkiem, sprze-
ciwia się [nam] Ike[da Katsumasa, gubernator] Chiku[go]212.

Dwa powyższe przykłady pokazują, jak słabą pozycję w stosunku 
do wojowników miał Sōkyū. Trudno także nie ulec wrażeniu, że cały proces
przekazywania zarządu nad majątkami – co stanowiło jedną z podstawo-
wych ambicji kupieckich  – odbywał się z pominięciem głównego zain-
teresowanego. W mocy Sōkyū leżało de facto jedynie zbudowanie relacji 
z Nobunagą i innymi wysoko postawionymi wojownikami. Z kolei po pod-
jęciu przez suwerena decyzji o przekazaniu nadania relacje te stanowiły dla 
Sōkyū jedyny punkt oparcia w przypadku oporu samurajów postawionych 
w hierarchii niżej niż Nobunaga. Udział kupca w rozwiązywaniu problemu 
był jedynie pozorny, ponieważ w istocie to wojownicy dzięki swojej hie-
rarchii mieli, jako jedyni, rzeczywisty wpływ na sytuację.

Ostatnim problemem, o którym warto wspomnieć, jest kwestia rela-
cji z niejakim Noshirim, gubernatorem Bingo. Sōkyū miał ściągnąć 
dług od Noshiriego. Trudno jednoznacznie stwierdzić, czy wierzycielem 
Noshiriego był sam Sōkyū, czy też kupiec został poproszony przez Nobunagę 
o wyegzekwowanie długu wobec niego.

Noshiri nie miał jednak zamiaru zwracać pieniędzy Sōkyū. Co więcej, 
wydaje się, że listy kupca, którymi dysponujemy, wojownik pozostawiał 
bez odpowiedzi. Na przykład 2. dnia 9. miesiąca 1569 roku Sōkyū pisał:

W poprzednim liście opisałem sprawę szczegółowo. Nie odpowiedziałeś, być 
może ze względu na to, że jesteś zajęty. Proszę zatem po raz kolejny. Nadszedł 
właściwy czas na zwrot Twojego długu, ale przez to, że nie zadecydowałeś 
[o jego spłacie], sprawiasz mi problem. Przedstawiłem stan naszej sprawy 
[Nobunadze] w Gifu. [Niech] Twoja odpowiedź będzie zatem po [mojej] myśli. 
Jako że już któryś raz informuję Cię w tej sprawie, niech teraz nie będzie już żad-
nych zaniedbań. Twojej opinii wysłucha [mój posłaniec] Tajima Jinzaemon no jō. 
Uszanowanie213.

Jednostronna korespondencja Sōkyū nie odniosła jednak oczekiwa-
nych rezultatów. Kupiec ponownie udał się więc na spotkanie z Nobunagą, 
a ten postanowił o przejęciu pod zastaw niespłaconego długu zarządu 
należącego wcześniej do Noshiriego majątku Maki. W liście z 16. dnia 
9. miesiąca Sōkyū poinformował tamtejszych chłopów o nowej sytuacji 

212 Ibidem, s. 928.
213 Ibidem, s. 908.



266 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

i przejęciu dóbr214. Także i tutaj spotkał się jednak z oporem wojownika, 
w związku z czym – podobnie jak w sprawie Itamiego i Ikedy – zaczął szukać
pomocy u wysoko postawionych wasali Nobunagi. W tym przypadku 
nacisk na Noshiriego miał wywrzeć Sakuma Nobumori. W liście z 22. dnia 
12. miesiąca 1569 roku Sōkyū pisał do Nobumoriego:

[...] Ponieważ zająłeś się sprawą długu No[shiriego, gubernatora] Bin[go], 
od poprzedniego razu nie popędzałem go ani jednym słowem. Co do wsi Maki, 
którą przejąłem, to także proszę, żebyś wydał odpowiednie zarządzenia. [Wybacz, 
że] tak często proszę Cię o różne rzeczy. Ponieważ nie ma czasu z uwagi na koniec 
miesiąca, chciałbym przekazać posłańcowi [Twój] list i wysłać go do No[shiriego, 
gubernatora] Bin[go]. Liczę na Twoją zgodę. Uszanowanie215.

Mimo to dwa miesiące później Sōkyū znów ponaglał Noshiriego w spra-
wie spłaty – tym razem powołując się już na mediację Nobumoriego. Nie 
wydaje się jednak, by i to przyniosło skutek. Z treści kilkakrotnie przyta-
czanej notatki dla Tashiro Genpachirō wynika bowiem, że sprawy niespła-
conego długu oraz niesfi nalizowanego przejęcia zarządu nad majątkiem 
Maki ciągnęły się przynajmniej do początku 4. miesiąca 1570 roku216.

Na koniec warto powtórzyć, że na podstawie dostępnych źródeł narra-
cyjnych obraz relacji kupców z wojownikami niższego i średniego szczebla 
oraz z panami feudalnymi stanowił rodzaj kreacji mającej na celu wzboga-
cenie historii rodzinnej i podwyższenie prestiżu w lokalnym środowisku. 
Relacje te, opisywane najczęściej jako dobre lub bardzo dobre, budowały 
obraz pozycji kupca wśród wojowników, lecz konsekwencją utrzymy-
wania tych kontaktów nie były wzrastające wpływy w samym środowisku 
samurajów.

W istocie relacje z wojownikami często były dla kupców niekończącym 
się ciągiem problemów i zmartwień. W zderzeniu z samowolą (Akizuki 
Tanezane) lub oporem (Itami Chikaoki, Ikeda Katsumasa, Noshiri)217 nawet 
mało wpływowych wojowników kupcy nie dysponowali żadnymi własnymi 
środkami nacisku, które umożliwiałyby im wyegzekwowanie nabytych 
praw. Jedynie relacje z suwerenem, który działał zgodnie z kupieckimi 
zamysłami, mogły stanowić oparcie umożliwiające pośredni wpływ na sytu-
ację. Warto jednak zauważyć, że także tu działały ograniczenia, takie jak 

214 Ibidem, s. 912.
215 Ibidem, s. 920.
216 Ibidem, s. 928.
217 W Archiwum listów Imaia Sōkyū przewijał się także nierozwiązany ostatecznie 

problem z przejęciem przez Sōkyū przywilejów Mitsubuchiego Fujihidego, gubernatora 
Yamato (ibidem, s. 897–898, 928).



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 267

np. stan posiadania suwerena czy też autorytet i stopień lojalności, którymi 
cieszył się wśród swoich wasali. Jak widać w przytoczonych wyżej listach, 
 szczególne miejsce w korespondencji zajmował Nobunaga, na którego 
często powoływał się Sōkyū. Obraz suwerenów w źródłach narracyjnych 
i odpowiadające mu realia zostaną omówione w następnym podrozdziale.

4.3.2. Obraz suwerenów Japonii w źródłach a realia

Kupieckie źródła narracyjne wiele miejsca poświęcają suwerenom 
Japonii – Odzie Nobunadze, Toyotomiemu Hideyoshiemu oraz Tokugawie 
Ieyasu. Pamiętniki i genealogie miały bowiem tworzyć opowieść o chwale 
rodów kupieckich, a to właśnie relacje z najważniejszymi postaciami ówcze-
snej japońskiej polityki stanowiły najbardziej istotny element prestiżu.

O tym, w jakim stopniu to suwerenowie wpływali na podniesienie zna-
czenia kupców, świadczy liczba poświęconych im opisów w poszczególnych 
źródłach. Na przykład w Genealogii rodu Shimai ważni dla Sōshitsu lokalni 
daimyō, tacy jak Ōtomo Sōrin, Sō Yoshitoshi czy Kobayakawa Takakage, 
pojawili się odpowiednio 1, 4 i 3 razy. Nobunaga był wspomniany 1, Ieyasu 
9, a Hideyoshi aż 12 razy218. Proporcje te stoją w wyraźnej opozycji nie tylko 
do liczby zachowanych  – i najprawdopodobniej także wymienionych  – 
listów między kupcem a daimyō i suwerenami, lecz także do ogólnej czę-
stotliwości kontaktów. Można przyjąć, że im dany wojownik miał wyższą 
pozycję, tym większą wagę autorzy przywiązywali do relacji z nim – mimo 
że w rzeczywistości mogły być one wręcz epizodyczne.

W Pamiętniku rodu Shimai  – tekście znacznie obszerniejszym niż 
Genealogia  – proporcje te są nieco inne, ale również ukazują przewagę 
wpisów poświęconych suwerenom w stosunku do intensywności rzeczy-
wistych relacji. Narracja Pamiętnika obejmuje 34 lata (1565–1598), z czego 
na znajomość kupca z Sōrinem (1565–1587) oraz z Hideyoshim (1583–1598)219 
przypada po około 15 lat. Sōshitsu poświęcił w Pamiętniku tyle samo wpi-
sów (16) obu wojownikom, mimo że znajomość z Sōrinem była dla niego 
podstawowym warunkiem funkcjonowania w Hakacie, a z Hideyoshim 
spotkał się tylko kilka razy. Nacisk na opisy relacji z suwerenami znacznie 
wyraźniej widać w przypadku Tokugawy Ieyasu, z którym Sōshitsu wiązały 
więzi jeszcze słabsze niż w przypadku Hideyoshiego. Ze względu na prze-
jęcie przez Ieyasu pełni władzy nad krajem przed prawdopodobną datą 
kompilacji tekstu autor poświęcił mu niewspółmiernie dużo miejsca w sto-
sunku do rzeczywistego stanu relacji między nowym siogunem a Sōshitsu. 

218 Shimaike keizu..., s. 103–106.
219 Tanaka T., Shimai Sōshitsu..., s. 86–87.



268 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Ieyasu pojawił się aż 18 razy we wpisach przypadających na lata 1589–1598, 
z czego 12 wpisów poświęcono tylko lub głównie jemu (np. jako zaufanemu 
doradcy w kontaktach z Hideyoshim)220. Nobunagę wspomniano jedynie 
w dwóch wpisach, za to jeden z nich jest niezwykle oryginalny i rozbudo-
wany (zostanie on omówiony dalej w kontekście rozważania symbolicznego 
obrazu suwerenów). Warto zauważyć, że w treści Pamiętnika pomiędzy 
śmiercią Nobunagi a przyjazdem Hideyoshiego do Hakaty znajduje się luka 
obejmująca okres aż pięciu lat. Sōkyū nie zanotował w tym okresie żadnej 
ważnej, jego zdaniem, informacji, np. na temat daimyō, z którymi musiał 
utrzymywać wówczas relacje na bieżąco. Dowodzi to, że dla Sōshistu naj-
bardziej liczyły się kontakty z suwerenami i to one stanowiły oś narracji 
oraz warunek doboru informacji w Pamiętniku. Świadczy o tym również 
brak w tekście wzmianki na temat śmierci Sōrina, przy czym tekst urywa 
się wraz ze śmiercią Hideyoshiego, choć  – w odróżnieniu od przypadku 
Nobunagi – nie jest ona opisana.

Znaczenia suwerenów Japonii w źródłach kupieckich dowodzi także 
dobór opisów spotkań w Wyimkach z dziennika herbacianego Imaia Sōkyū. 
W 31 wpisach przypadających na okres znajomości Sōkyū z Nobunagą 
nazwisko pana z Owari pojawia się 9 razy. W przypadku Hideyoshiego 
na 17 wpisów liczba ta wynosi 8221. Ze względu na opisany wcześniej spo-
sób powstania Wyimków liczby te nie wskazują w tym przypadku na nasta-
wienie Sōkyū do suwerenów, lecz raczej potwierdzają, że to właś nie relacje 
z Nobunagą i Hideyoshim stanowiły obiekt zainteresowania późniejszych 
kompilatorów i czytelników dzienników, pamiętników czy genealogii. Zasada 
ta była aktualna nie tylko na początku XVII wieku, lecz także w połowie 
XIX, gdy kompilowano tekst Wyimków. Mimo relatywnie niewielu danych 
porównawczych dostępnych w Wyimkach (ogółem zawierają 87 wpisów) 
nie ulega wątpliwości, że szczególne miejsce zajmuje w nich Nobunaga. 
Wydaje się, że oddaje to charakter relacji między obiema stronami.

Sōkyū niezwykle rzadko zapisywał w dzienniku wydarzenia o charak-
terze ogólnym, czyli inne niż spotkania herbaciane. Takich opisów jest 
w Wyimkach zaledwie sześć. Dwa z nich dotyczą śmierci wielkich mistrzów 
chanoyu – Takeno Jōō i Kitamukiego Dōchina, jeden śmierci Miyoshiego 
Jikkyū, jeden wizyty Ieyasu w Sakai i dwa Nobunagi – wizyty u Sōkyū oraz 
śmierci pana z Owari w świątyni Honnōji. Podobnie jak w przypadku źró-
deł przypisywanych Sōshitsu również Sōkyū przede wszystkim podkreślał 
swoje związki ze światem herbaty, lokalnym daimyō (Miyoshim) oraz wiel-
kimi postaciami japońskiej polityki – Nobunagą i Ieyasu.

220 Shimaishi nenroku..., s. 96, 98 i in.
221 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 34–42.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 269

Przed omówieniem obrazu suwerenów Japonii warto zwrócić uwagę 
na szacunek, z jakim byli opisywani. Podobnie jak w przypadku daimyō przed 
imionami lub tytułami stosowano odstępy honoryfi katywne ketsuji. Na przy-
kład w Archiwum listów Imaia Sōkyū zastosowano 88 takich odstępów, któ-
rych znaczenie wzmacnia to, że źródło kopiowano (zapewne stąd brak pełnej 
konsekwencji w ich zastosowaniu)222. Z tej ogólnej liczby w około 80 przy-
padkach, a więc w zdecydowanej większości, dotyczyły one suwerenów
Japonii. Ketsuji zwykle poprzedzają imiona lub tytuły Nobunagi (Nobunaga, 
Tonosama, Uesama, Sōdai, Oyakata), sioguna (Kubō sama, Onkubō sama) 
oraz cesarza (Kinri sama). Występują również przed wyrazami odnoszą-
cymi się do wyżej wymienionych osób (ōse – rozkaz, polecenie Nobunagi; 
on’uma, jōshi  – posłaniec; ongechi  – nadanie; kōgi  – ofi cjalne działania; 
jōtō  – zadania zlecone przez władze; uegi, jōi  – opinia; kōshi  – ofi cjalnie 
i prywatnie np. cieszyć się ze zwycięstw suwerena)223. Zastosowanie odstę-
pów honoryfi katywnych nie pozostawia żadnych wątpliwości co do różnicy 
między prestiżem daimyō a znacznie wyższym autorytetem suwerenów 
Japonii w oczach tworzących źródła kupców.

W źródłach narracyjnych rolę podobną do ketsuji odgrywało zastoso-
wanie tytułów honorowych (kō, sama, dono, nyūdō, rō itd.), o których była 
mowa już wcześniej. W przypadku suwerenów przeważały tytuły najbar-
dziej dostojne (kō, sama)224  – choć różnica w ich stosowaniu była mniej 
ostra niż w przypadku ketsuji.

Różnicę między opisami suwerenów a lokalnych daimyō ukazuje rów-
nież zwyczaj pomijania zapisu imion i nazwisk tych drugich w notatkach 
na temat spotkań z Nobunagą lub Hideyoshim. Na przykład w spotka-
niu u Sōtana pod koniec 10. miesiąca 1582 roku wzięli udział Hideyoshi, 
Oda Urakusai (1547–1622), Yamanaka Nagatoshi oraz „około dziesięciu 
daimyō”225. Obecność Hideyoshiego stanowiła dla Sōtana wystarczająco 
cenną informację, by nie zapisywać imion pozostałych, skądinąd relatyw-
nie wysoko postawionych osób.

Znaczenie suwerenów widać również w poświęconych im wpisach, które 
w rzeczywistości nie odnoszą się do jakiejkolwiek interakcji między nimi 
a kupcami. W Pamiętniku rodu Shimai mamy więc z jednej strony notatki 
dotyczące lokalnych daimyō, które mówią o rzeczywistych kontaktach 
(spotkaniach, interesach, zamówieniach itd.), a z drugiej wpisy na temat 

222 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 920 i in.
223 Ibidem, s. 897, 901–902, 906, 908, 910–913, 915, 918, 926 i in.
224 Shimaishi nenroku..., s. 88, 91–92 i in.; Shimaike keizu..., s. 103–105.
225 Sōtan nikki..., s. 270–272. Na temat „różnych daimyō” w opisie spotkania z 11. mie-

siąca tego roku zob. ibidem, s. 276–279.



270 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Hideyoshiego, których przyczynkiem było jedynie pojawienie się suwerena 
w okolicy. Sōshitsu, mimo że nie miał okazji spotkać się z suwerenem, 
postanowił odnotować sam jego przejazd i pobyt w pobliskim Hakozaki:

3. dnia 6. miesiąca [1587 roku] Pan Kanclerz w drodze powrotnej z Satsumy zatrzy-
mał się na terenie chramu Hakozakigū i tam miło spędził czas226.

Obraz suwerenów Japonii w kupieckich źródłach narracyjnych opiera 
się na podstawowym założeniu o ich hegemonii nie tylko w struktu-
rach wojowników, lecz także w świecie polityki i w hierarchii społecznej. 
Dlatego kupcy poświęcają im znacznie więcej uwagi niż lokalnym daimyō 
i wyżej cenią otrzymywane od nich listy. Z tego powodu pisma od suwere-
nów wplatano w narracyjny tekst źródeł. Na przykład w Pamiętniku rodu 
Shimai znajduje się wpis, który – mimo że ma formę listu – pełnił funk-
cję opisu o charakterze narracyjnym. Nie ulega wątpliwości, że umiesz-
czono go w Pamiętniku, by podkreślić dobre relacje, które łączyły kupca 
i Hideyoshiego:

„Jaśnie Pan [Hideyoshi] ostatnio pytał o Ciebie dwa, trzy razy. Przekazałem mu, 
że miałeś paraliż. Twoi wysłannicy przywieźli dwa żurawie, a ja dodałem do tego 
sztukę jedwabiu i podarowałem mu [wszystkie te rzeczy]. Otrzymałeś list żelazny 
z czerwoną pieczęcią. Przyjmij go, proszę. Ponieważ napiszę o tym następnym 
razem, [teraz] nie wdaję się w szczegóły. Przekażę je [zresztą] mojemu posłań-
cowi. Uszanowanie”.
Powyższy list otrzymałem 21. dnia 3. miesiąca [1598 roku] od Sōbō [Hyōinsaia 
Sōzena]227.

Obrazy Nobunagi, Hideyoshiego oraz Ieyasu są zasadniczo bardzo 
do siebie podobne. Noszą one wspólne cechy wizerunku autonomicznego 
władcy, którego władza ma oparcie nie tylko w strukturze wasalnej i zaso-
bach, lecz stanowi także po części zjawisko ponadnaturalne. We wszystkich 
trzech przypadkach kupcy zwracają uwagę na te cechy suwerenów, dzięki 
którym mogli oni zacieśniać relacje z autorami źródeł (bezpośredniość,
takt, wysoka kultura osobista, znajomość chanoyu itd.). Przedstawienie 
suwerenów z jednej strony jako najważniejszych wojowników otoczonych 
nimbem władcy, z drugiej zaś jako protektorów i życzliwych przyjaciół 
kupców stanowiło podstawową zasadę tworzenia ich obrazu. Wpisywała się 
ona w główny cel tekstów narracyjnych, którym było ukazywanie wysokiej 
pozycji własnego rodu u boku wielkich postaci ówczesnej polityki.

226 Shimaishi nenroku..., s. 90.
227 Ibidem, s. 99–100.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 271

Suwerenów przedstawiano jako najważniejszych przedstawicieli ary-
stokracji wojskowej  – de facto siogunów Japonii, którym od przełomu 
XIV  i XV  wieku towarzyszył wyjątkowy ceremoniał, porównywalny 
z cesarskim228. Stąd też kupcy zwracali uwagę szczególnie na splendor 
towarzyszący suwerenom, przepych organizowanych przez nich ceremonii 
(zwłaszcza połączonych z rytuałami chanoyu) oraz supremację w świecie 
kultury (posiadanie słynnych utensyliów, gust, umiejętności poetyckie itd.). 
Ze względu na stan zachowanych źródeł oraz przewagę kupców z Hakaty 
jako twórców tekstów narracyjnych główny nacisk zostanie położony 
na obraz Hideyoshiego. Wizerunek ten wydaje się przy tym najbardziej 
miarodajny i wyważony ze względu na cechy typowe dla opisów wszystkich 
suwerenów Japonii. Hideyoshi z jednej strony miał cechy władcy (których 
brakowało niekiedy Nobunadze w opisach Sōkyū czy Sōgyū), z drugiej – 
wykazywał się bezpośredniością w kontaktach z kupcami (bardziej niż 
Nobunaga i Ieyasu).

Tekstem, w którym oba elementy obrazu są wyraźnie widoczne, jest 
Dziennik Sōtana. Nawet jeśli pominiemy opis wielkiej ceremonii w Kitano, 
to i tak kupiec z Hakaty poświęca relatywnie najwięcej miejsca omówieniu 
spotkań herbacianych organizowanych przez Hideyoshiego. Są one naj-
bogatsze nie tylko pod względem opisów użytych lub zaprezentowanych 
utensyliów, lecz także informacji na temat wydarzeń towarzyszących spo-
tkaniom. Dowiadujemy się o panującej wówczas pogodzie, okoliczności 
przyjazdu na miejsce spotkania, sposobie zachowania gospodarza, oprowa-
dzaniu po ogrodzie, kolejności picia herbaty i jedzenia posiłków, wymianie 
podarunków, pisaniu wierszy itd.229

Oba wspomniane elementy opisu (splendor władcy i bezpośredniość 
relacji) zawiera wpis z 14. dnia 10. miesiąca 1587 roku. Warto przytoczyć 
jego pierwszą część:

[Gospodarz:] Jaśnie Pan Kanclerz, spotkanie w [pałacu] Jurakutei
[Goście:] Sōgyū i Sōtan we dwóch
Pomieszczenie miało powierzchnię dwóch mat230 i nie posiadało wnęki ozdobnej 
(toko). Przy wejściu umieszczono naczynie na herbatę liściastą [zwane] Shiga. 
Kanclerz usiadł ze skrzyżowanymi nogami przy wejściu. Obaj goście czekali, przyglą-
dając się [chatce] od strony wejścia dla gości [umieszczonego] przy ziemi. W końcu 
[kanclerz] sam zaprosił [ich] do środka, po czym obaj weszli do chatki herbacianej.

228 Chodziło tu głównie o zapożyczenia rozwiązań stosowanych na dworze cesarskim 
i w środowisku stołecznej arystokracji (Imatani Akira, Muromachi no ōken [Władza kró-
lewska w okresie Muromachi], Chūō Kōronsha, Tōkyō 1990, s. 110–116).

229 Sōtan nikki..., s. 158–166, 226–227, 231–232.
230 Około 3,31 m2.



272 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Jaśnie Pan zapytał ze swojego miejsca: „Czy nie zjedlibyście posiłku?”. Z wdzięcznością
odpowiedzieli[, że tak]. Palenisko znajdowało się w rogu, [a na nim] spoczywał 
kociołek typu semehibo231, pod który podłożono trójnóg. Pod ścianą przy wejściu 
dla gospodarza znajdowało się gliniane naczynie na wodę. Pojemnik na sproszko-
waną herbatę [zwany] Nitta leżał na kwadratowym talerzyku. [Kanclerz] kolejno 
wziął do rąk pojemnik na zimną wodę, pokrywkę od kociołka oraz czarki, ułożył 
je, a następnie przygotował herbatę i podał ją.
Kociołek typu semehibo miał otwór wielkości około 3 sun232 przy ogólnej wyso-
kości około 9 bu. Miał ostrą krawędź [wlewu], obły kształt z uszkami na górnej 
powierzchni i miedzianą pokrywkę. Kolor był nieco wyblakły, a powierzchnia 
o szerokości około 8 sun była nierówna [...]233.

W drugiej połowie wpisu Sōtan przedstawiał kolejne wspomniane powy-
żej przedmioty. Na koniec zawarł krótki, lecz niecodzienny w porównaniu 
do innych wpisów opis stroju Hideyoshiego:

231 Czytane zwykle semehimo. Kociołek o niewielkim otworze do nabierania wody 
z uszami do podwieszania.

232 Jednostka długości równa 3,03 cm (cal japoński).
233 Sōtan nikki..., s. 237.

10. Wazon na kwiaty, ceramika 
Iga, Japonia, 1573–1615 
(Los Angeles County Museum 
of Art).



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 273

Jaśnie Pan miał na sobie kimono o krótkich rękawach (kosode) w kolorze kwia-
tów śliwy234 barwione według sposobu z prowincji Kaga, jak również wierzchnie 
kimono bez rękawów (kataginu) koloru młodych zielonych listków oraz szerokie 
spodnie (hakama)235.

W powyższym wpisie Sōtan zwrócił uwagę na wszystkie wykorzystane 
w ceremonii utensylia, co dowodzi, że chciał zachować na kartach dzien-
nika najdrobniejsze szczegóły. Świadczy to o dużej wadze, jaką przywiązy-
wał do wyjątkowego spotkania z suwerenem w pałacu w Kioto. Szczegóły 
dotyczące stroju Hideyoshiego są typowym przykładem takiego podejścia, 
ponieważ podobne opisy występują u Sōtana tylko w przypadkach spotkań 
z kanclerzem. Warto jednak zwrócić uwagę na drugą, być może bardziej 
istotną cechę opisu spotkania. Poza towarzyszącą rytuałowi atmosferą 
ważnego wydarzenia o charakterze kulturalnym, w którym wykorzystano 
najcenniejsze utensylia herbaciane (zwłaszcza pojemnik Nitta), w nakreślo-
nym przez Sōtana obrazie Hideyoshi jawi się jak blisko związany z gośćmi 
gospodarz, który zwraca się do nich w sposób niezwykle bezpośredni, pyta-
jąc prostymi słowami, czy by nie zjedli posiłku (shoku o kuwaō ka). Jest 
to zgodne z relacjami na temat usposobienia suwerena236, choć w tym miej-
scu wydaje się mieć jednak za zadanie ukazać familiarny charakter relacji 
między Sōtanem i Sōgyū a najważniejszym wojownikiem w kraju. Warto 
dodać, że obraz ten jest znacznie mocniej zarysowany niż w opisach relacji 
kupców z panami feudalnymi, takimi jak Ōtomo Sōrin czy Sō Yoshitoshi, 
gdzie przeważały informacje o charakterze rzeczowym (otrzymane listy, 
prezenty itd.) – bez nacisku na fabularyzację relacji ze spotkań.

Opis wcześniejszego spotkania z Hideyoshim w jego obozie wojsko-
wym w Hakozaki (19. dnia 6. miesiąca 1587 roku) zbudowano podobnie. 
Na początku Sōtan dokładnie przedstawił wymiary pawilonu herbacianego, 
jak również wykorzystane dekoracje i utensylia237. Później jednak skupił 
się na czynnościach wykonywanych przez suwerena – nie tylko w zakresie 
rytuału, lecz także życzliwej interakcji z gośćmi (byli nimi wówczas Sōgyū 
i Sōtan):

[...] Pan Kanclerz otworzył przesuwne drzwi i donośnym głosem zawołał „Wejdźcie!”. 
Zdążyło się już ściemnić tak, że nie było widać wejścia do chatki. [W środku], we 
wnęce przy miejscu dla najważniejszego gościa, wisiał zwój z kaligrafi ą, a przed 
nim na cienkiej tacy stał wazon zwany Momojiri [Pośladki Brzoskwini], w którym

234 Czyli barwy ciemnoróżowej.
235 Sōtan nikki..., s. 238.
236 Owada T., Toyotomi..., s. 10–12.
237 Sōtan nikki..., s. 229.



274 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

umieszczono [źdźbła] włośnicy zielonej238. Pomiędzy paleniskiem, kociołkiem 
typu semehibo a naczyniem do mycia rąk stał pojemnik na zimną wodę w kształ-
cie bulwy słodkiego ziemniaka (imogashira). [Kanclerz] wyszedł z wnętrza do tak 
przygotowanej [chatki] i zapytał: „Napijecie się herbaty?”. Na kwadratowym tale-
rzyku położył pojemnik na sproszkowaną herbatę zwany Shigi [Bekas], a następnie 
dołączył do utensyliów czarki typu ido239 i pojemnik na zimną wodę. Pokrywkę 
od kociołka położył na bambusowej podkładce. Po przygotowaniu herbaty wziął 
do ręki pojemnik na sproszkowaną herbatę i zaprosił obu gości, by usiedli bliżej. 
Powiedział: „Spójrzcie na to, z pewnych powodów ten ceramiczny [pojemnik] 
zwie się Shigi”240.

Można powtórzyć, że podobne fabularyzacje nie występują w o wiele 
liczniejszych opisach spotkań z lokalnymi daimyō, w których uczestniczył 
kupiec z Hakaty. Najistotniejszym elementem, który podkreślał w nich 
Sōtan, stanowiła interakcja między kanclerzem a gośćmi – w szczególno-
ści autorem dziennika.

Warto jednak zaznaczyć, że mechanizm fabularyzacji nie występował 
raczej w Wyimkach z dziennika herbacianego Imaia Sōkyū, gdzie zainte-
resowanie ceremoniałem przypisanym suwerenom przejawiało się raczej 
w skrupulatności opisów i okazywaniem szacunku wielkim wojownikom241. 
Spotkania, w których uczestniczyli Nobunaga lub Hideyoshi, zostały także 
znacznie dokładniej opisane pod względem użytych w ich trakcie uten-
syliów czy ozdób. Zjawisko to wydaje się współgrać z pozycją Nobunagi 
i Hideyoshiego w okresie powstawania Wyimków. W przypadku tego dru-
giego suwerena opisy spotkań z okresu tuż po objęciu przez niego realnej 
władzy są raczej lakoniczne242, podczas gdy po otrzymaniu przez niego 
tytułu kanclerza i wywalczeniu rzeczywistej hegemonii w kraju stały się 
znacznie dłuższe i dokładniejsze243.

Charakterystycznym rodzajem opisu występującym jedynie w odniesie-
niu do suwerenów Japonii jest również mitologizacja ich postaci. Wydaje 
się, że ten sposób przedstawiania najsłynniejszych wojowników wiązał się 
z przypisywaniem im oraz ich władzy wspominanych wyżej cech nadnatu-
ralnych. Szczególnie wyraźnie widać to w przypadku opisu rzekomej przepo-
wiedni zwiastującej śmierć Nobunagi, którą Sōshitsu zawarł w Pamiętniku:

238 Jap. enokorogusa, łac. Setaria viridis.
239 Rodzaj czarek koreańskich ludowego pochodzenia, których prostą estetykę docenili 

twórcy herbaty w stylu wabi. Czarki charakteryzowały się wysoką nóżką i ściankami rów-
nomiernie rozszerzającymi się ku górze (ido chawan, w: Nihon daihyakka zensho...).

240 Sōtan nikki..., s. 229–230.
241 Imai Sōkyū chanoyu nikki..., s. 24–26.
242 Ibidem, s. 34.
243 Ibidem, s. 39–40.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 275

Wciąż odczuwałem bolesność, więc 3. dnia 2. miesiąca [1582 roku] udałem się 
do Arimy, by podleczyć się w gorących źródłach. Tam też 21. dnia [tego miesiąca] 
zacząłem brać kąpiele. Jako że [przebywało tam] wielu ludzi z wszystkich stron 
kraju, miały miejsce różne rozmowy. Wśród opowieści, które docierały do moich 
uszu [były i te], że nadlatuje kometa, czy też, że co noc na zamku Gifu słychać głosy 
krzyczących kobiet. Ponieważ wszyscy głośno o tym dyskutowali, uznałem, że nie 
należy tam zbyt długo pozostawać. Szybko wróciłem [do Hakaty]. I tak w 6. mie-
siącu [1582 roku] na skutek zdrady odszedł z tego świata Jaśnie Pan Nobunaga. 
Zaprawdę to śmierć w walce wielkiego pana Nobunagi, która nastąpiła w tym roku, 
była [źródłem] niepokoju podczas mego pobytu w Arimie. To, co się później stało, 
zgadzało się z zapowiadającymi to plotkami244.

Warto dodać, że powyższy opis, pochodzący z początku roku 1582, sta-
nowi jedyny wpis w Pamiętniku przypadający na lata 1580–1587, co pokazuje, 
jak duże znaczenie dla kupca miała śmierć wojskowego władcy środkowej 
Japonii. Co ciekawe, w tym przypadku – poza nadnaturalnym powiązaniem 
nadchodzącej śmierci Nobunagi z nadlatującą kometą – mamy do czynienia 
także z daleko posuniętą fabularyzacją samego wpisu, w którym Sōshitsu 
przekazał wiele prozaicznych szczegółów towarzyszących temu niezwykłemu 
wydarzeniu. Należy również zwrócić uwagę, że w stworzonym przez siebie 
obrazie Sōshitsu podkreślał znaczenie Nobunagi nie tyle w kontekście wła-
snych z nim relacji, ile jako prawdziwego suwerena (de facto władcy), którego 
los wpływa na cały kraj i jego mieszkańców. Kupiec podkreślił, że kuracju-
sze w Arimie pochodzili z wszystkich stron kraju i – w domyśle – wszyscy 
rozprawiali o niepokojących znakach na niebie oraz na zamku w Gifu.

Również w przypadku Hideyoshiego możemy odnaleźć kupieckie opisy, 
w których kanclerzowi towarzyszą symboliczne atrybuty o nadnaturalnym 
znaczeniu. Według informacji z Dziennika Sōtana 30. dnia 10. miesiąca 
1592 roku Hideyoshi wziął udział w dużym spotkaniu herbacianym orga-
nizowanym przez autora w Hakacie. W długiej notatce, którą rozpoczął 
opis przygotowanego wystroju oraz posiłku, Sōtan zawarł także alegoryczną 
opowieść o sokole:

[...] później panowie [tj. goście] obejrzeli pokój poczekalny (tsuginoma) i zaj-
rzeli aż do głównego pokoju. Oba pochwalili. Odpowiedziałem z wdzięcznością. 
Poprzedniej nocy niebo było zachmurzone, lecz od rana się rozpogodziło. Oprócz 
tego w nocy przyleciał sokół i usiadł na jednej z niższych gałęzi sosny stojącej przed 
chatką herbacianą. W czasie, gdy był [u mnie] Jaśnie Pan, [sokół] siedział na gałęzi. 
Gdy [Hideyoshi] raczył udać się w drogę powrotną, [ptak] wzbił się w powietrze 
i odleciał. Było to zastanawiające [zjawisko]245.

244 Shimaishi nenroku..., s. 90.
245 Sōtan nikki..., s. 271.



276 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Sōtan przypisał Hiedeyoshiemu atrybut sokoła, który od starożytno-
ści był uważany w Japonii za symbol siły i dostojeństwa246. Co ciekawe, 
po tym symbolicznym opisie Sōtan dodał również fabularyzowaną relację 
obrazującą dobre stosunki między kanclerzem i autorem. Po typowym dla 
dzienników herbacianych przedstawieniu podawanych potraw opisał wrę-
czane Hideyoshiemu podarunki, które ten „raczył obejrzeć” (onme kake 
sōrō nari), oraz prezent w gotówce, który kanclerz przekazał kupcowi247. 
Następnie Sōtan wraz z jednym z wasali  – Natsuką Masaiem  – mieli 
odprowadzić podróżującego w lektyce kanclerza do pobliskiej wsi. Gdy 
ten się zatrzymał, by ich pożegnać, zapytał przy okazji Sōtana o wyda-
rzenia w prowincji Chikuzen, pożyczył mu nieokreśloną sumę pieniędzy, 
o którą poprosił kupiec, a następnie polecił mu zająć się handlem w Nagoi 
na Kiusiu. Sōtan miał wyrazić swoją wdzięczność i pożegnać suwerena248. 
Wydaje się, że fragment ten można uznać za typową fabularyzację relacji 
między obiema stronami z charakterystycznym podkreśleniem zażyłości 
i korzyści, które życzliwe nastawienie suwerena przynosiło kupcowi.

Powyżej przedstawiono podstawowe mechanizmy tworzenia obrazu 
suwerenów Japonii w narracyjnych źródłach kupieckich, na który składały 
się przede wszystkim fabularyzacja opisu, podkreślająca bezpośredniość 
i zażyłość relacji między elitą kupiecką a władcami Japonii, jak również 
elementy mitologizacji ich postaci, które ukazywały autorytet suwerenów 
w kategoriach ponadnaturalnych. Warto zatrzymać się przede wszystkim 
na mechanizmie fabularyzacyjnym. Wydaje się bowiem, że nie tylko wzmac-
niał on zaplanowany przekaz (jak w przypadku dzienników herbacianych), 
lecz przede wszystkim stanowił podstawowy sposób ukazania chwały wła-
snego rodu u boku suwerenów Japonii. Takie samo założenie mają opisy 
spotkań Sōshitsu z kanclerzem w Pamiętniku rodu Shimai. Na przykład 
przytaczany wyżej fragment (zob. podrozdział 4.3.1.) dotyczący rozmowy 
kupca z Hideyoshim w sprawie mediacji z Sō Yoshitoshim stanowi de facto 
relację z życzliwej rozmowy między Sōshitsu i kanclerzem. Podkreślana jest 
szczególnie bezpośredniość pytań zadanych kupcowi przez Hideyoshiego, 
dobry humor suwerena oraz pomyślne wypełnienie przez Sōshitsu misji 
dyplomatycznej249.

Szczególnie wyraźnie widać to jednak na przykładzie obrazu Tokugawy 
Ieya  su, jaki Sōshitsu stworzył w Pamiętniku. Tekst skompilowany po

246 Można dodać, że w średniowieczu popularną rozrywką były polowania z sokołami, 
a lotki strzał wykonane z piór tych ptaków uchodziły za najlepsze (taka, w: Nihon kokugo 
daijiten...).

247 Sōtan nikki..., s. 272.
248 Ibidem.
249 Shimaishi nenroku..., s. 94.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 277

1600  roku, a więc już w okresie hegemonii Tokugawów, pełni tu wyraź-
nie funkcję propagandową, ponieważ ukazuje dobre relacje i życzliwość 
Ieyasu w stosunku do Sōshitsu przesunięte na okres na długo przed prze-
jęciem realnej władzy przez późniejszego sioguna. Sposób opisywania 
Ieyasu  –  typowy jedynie dla suwerenów Japonii  – może zatem stano-
wić ekstrapolację na okres przed rokiem 1600 jego pozycji uzyskanej już 
po bitwie pod Sekigaharą. Warto więc poświęcić więcej miejsca obrazowi 
Ieyasu w tym kluczowym źródle.

Ieyasu pojawiał się w Pamiętniku rodu Shimai szczególnie często w roku 
1592 w kontekście przygotowań do wyprawy inwazyjnej na Półwysep 
Koreański. Przypomnijmy, że Sōshitsu ze względu na swoją pozycję 
w Hakacie zbliżył się wówczas do wojowników najwyższego szczebla oraz 
miał przekazywać im informacje na temat geografi i Korei (zob. podroz-
dział 4.2.2.). Sytuacja ta stała się dla Sōshitsu okazją do ukazania Ieyasu 
jako osoby, która doceniła jego doświadczenie i wiedzę:

15. dnia 3. miesiąca [1592 roku] odbyło się spotkanie [herbaciane] u pana Matsudairy 
[tj. Tokugawy] Ieyasu. Było trzech kompanionów, wśród nich Sōtan i Sōshitsu. 
Pan Ieyasu wspominał o tym, jak poprzedniego lata Sōshitsu niezwykle dokładnie 
opowiadał o geografi i Korei. Mówił, że było to ciekawe. Podziękowałem mu [za te 
słowa]. [Pan Ieyasu] powiedział, że następnego dnia mnie odwiedzi. Wyraziłem 
mu swoją wdzięczność250.

W następnym wpisie Sōshitsu rzeczywiście przedstawił opis odwiedzin, 
o których była tu mowa.

Kolejne wpisy, w których pojawiał się Ieyasu, były podporządkowane tej 
samej ogólnej idei, w myśl której przyszły siogun został pokazany przede 
wszystkim jako wpływowa osoba, życzliwa dla Sōshitsu. Warto jednak zwró-
cić uwagę na to, jakie działania Ieyasu wobec kupca kompilator Pamiętnika 
uznał za warte zapisania.

W 5. miesiącu [1592 roku] Pan Kanclerz wyruszył do Nagoi w prowincji Hizen. 25. 
dnia [tego miesiąca] wyjechałem na [jego?] polecenie. Obecni byli tam Pan Kanclerz, 
pan [Tokugawa] Ieyasu, a przy nich pan Oda [Nobukane, gubernator] Kōzuke (młod-
szy brat pana Nobunagi, pan na zamku Ise251), sędziwy Akizuki Sōen [Tanezane], 
pan Hori Kanmotsu [Naomasa; 1547–1608] (posiadający Echigodani)252, pan 
Ōtawara [Harukiyo; 1567–1631], gubernator Bizen (człowiek z Kantō), pan Saishō253

250 Ibidem, s. 97–98.
251 Chodzi o zamek Anotsu nad zatoką Ise.
252 W rzeczywistości Naomasa władał zamkiem Kasugayama w prowincji Echigo (Hori 

Naomasa, w: Kokushi daijiten...).
253 Honorowy chiński tytuł najwyższego doradcy przy cesarzu.



278 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

[Uesugi Kagekatsu], gubernator Echigo, i pan Naoe [Kanetsugu, gubernator pro-
wincji] Yamashiro. Pan Ieyasu powiedział, żeby nalać Sōshitsu sake. Podziękowałem 
za to254.

Konstrukcja powyższego wpisu została podporządkowana krótkiej 
wzmiance o tym, że Ieyasu polecił nalać Sōshitsu sake. Warto zauważyć, 
że jest to jedyna informacja odnosząca się do przebiegu samego spotkania. 
Przed nią widnieje jedynie lista znamienitych postaci obecnych na spotka-
niu, co zapewne miało dodać splendoru całości opisu.

W Pamiętniku rodu Shimai możemy odnaleźć podobne informacje, 
które zamieszczono w celu potwierdzenia dobrych relacji i szacunku Ieyasu, 
którymi Sōshitsu miał się jakoby cieszyć. Podobnie jak powyższa propo-
zycja nalania sake wiadomości te miały raczej charakter prozaiczny i nie 
wychodziły poza ramy kurtuazji przyjętej na tego rodzaju spotkaniach:

8. dnia 5. miesiąca [1593 roku] Sōshitsu wziął udział w rozmowie panów [Tokugawy] 
Ieyasu, Ishidy ji[buno]shō [Mitsunariego], Mashity Uemona [Nagamoriego], 
Ōtaniego gyō[buno]shō255 [Yoshitsugu] i Hashiby, [gubernatora] Nagato. Pan 
Ieyasu powiedział wtedy, że to dobrze, że mnich [Sōshitsu] przyszedł na spotka-
nie. Wyglądało ono na zwykłą rozmowę. [Pan Ieyasu] powiedział, żeby [Sō]shitsu
się do niej włączył. Wtedy pozwoliłem sobie omówić utwór Kronika rozkwitu 
i upadku Minamotów i Tairów256. [Pan Ieyasu] pochwalił mnie, że dobrze pamię-
tam [utwór]257.

Warto zauważyć, że suwerenowie Japonii – w tym przypadku Ieyasu – 
byli opisywani tu jedynie w kontekście relacji z kupcami. W odróżnieniu 
od Dziennika Sōtana, w którym autor wiele miejsca poświęcił wyglądowi 
Hideyoshiego, Sōshitsu skupiał się w pełni na własnej interakcji z przyszłym 
siogunem, w której inicjatywę – ze względu na dominującą w środowisku 
pozycję – przejął wojownik z Kantō:

Ponieważ zbudowano zamek w Fushimi, 2. dnia 4. miesiąca [1594 roku] przygo-
towałem jako prezenty na tę okoliczność 2 beczułki, w których mieściło się 1 to258 
białego wina ryżowego (morohaku) z Sakai, jak również pakunek ryb. Udałem się 
w długą podróż [do Fushimi] i bez problemów wręczyłem obie rzeczy, [co oka-
zało się] wystarczające. Pan Ieyasu własnoręcznie wręczył mi podarunek w postaci 

254 Shimaishi nenroku..., s. 98.
255 Honorowy tytuł wysokiego urzędnika Resortu Sprawiedliwości w administracji 

centralnej.
256 Genpei jōsuiki (lub: seisuiki), utwór z 1340 roku na temat wojny domowej między 

Minamotami i Tairami (1180–1185).
257 Shimaishi nenroku..., s. 98–99.
258 Jednostka objętości równa około 18 litrom. Jest to równowartość 10 shō/masu.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 279

wachlarza bojowego. Rozkazał, by podać Sōshitsu sake. Ponieważ powiedział, 
że powinienem wypić kieliszek, wziąłem go z wdzięcznością i pozwoliłem sobie się 
napić. Na spotkaniu [obecni byli] pan Yamaguchi Genba [Masahiro; 1545–1600], 
Mei[chō?], Sōtan oraz Sōshitsu259.

Co ciekawe, nie znajdujemy potwierdzenia tego spotkania w Dzienniku 
Sōtana, co sugeruje ostrożność w traktowaniu wpisu Sōshitsu jako czegoś 
więcej niż sposobu na ukazanie pozycji swego rodu u boku Ieyasu.

Na koniec warto zatrzymać się na chwilę przy Genealogii rodu Shimai. 
Jest ona drugim istotnym źródłem narracyjnym obrazującym suwerenów, 
z którymi miał kontakt Sōshitsu. Na jej kartach wyraźnie widać informa-
cje zapożyczone z korespondencji lub Pamiętnika, które były przytaczane 
nieraz w dokładnym brzmieniu oryginału. Stąd też podstawową wartością 
poznawczą Genealogii jest dobór tych informacji. Suwerenowie wielo-
krotnie pojawiali się w tekście, w którym de facto byli głównymi bohate-
rami. To relacje z nimi, a nie sukcesy handlowe, stanowiły główny powód 
do dumy dla Sōshitsu i jego potomnych. Warto zauważyć, że opisy relacji 
z suwerenami wyraźnie różnią się od obrazu stosunków z lokalnymi daimyō. 
W Genealogii opisy relacji z Sōrinem oraz Kurodami otwierały stwierdze-
nia dodane przez kompilatora (nieobecne w źródłach), które w syntetyczny 
sposób pokazywały relacje obu stron. Zapewne wynikało to z bieżącego cha-
rakteru kontaktów (podkreślają to powtarzające się stwierdzenia na temat 
częstych odwiedzin u daimyō). Warto je tutaj powtórzyć:

[...] dzięki życzliwości sprawującego urząd delegata na Kiusiu, pobożnego Ōtomo 
Saemonsukego Yoshishigego [Sōrina], [Sōshitsu] otrzymywał od niego polecenia 
i odwiedzał go w Bun[go] Fu[nai]260.

oraz:

[...] [Sōshitsu] cieszył się życzliwością panów [Kurody] Yoshitaki [Josuia] oraz 
[Kurody] Nagamasy, bez przerwy odwiedzał ich na zamku oraz w chatce herba-
cianej w Torikai [...]261.

Podobnych stwierdzeń nie ma w obrazie relacji Sōshitsu z suwerenami, 
a w Genealogii powtarza się za korespondencją i Pamiętnikiem informacje, 
których oś stanowią szczegóły bezpośrednich konkretnych spotkań obu 
stron, i jednostkowe wpisy o charakterze anegdotycznym.

259 Shimaishi nenroku..., s. 99.
260 Shimaike keizu..., s.102–103.
261 Ibidem, s. 107.



280 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Czytamy więc w Genealogii o wizycie Hideyoshiego w Hakacie oraz zwią -
zanych z nią planach odbudowy portu, nieprzyjęciu przez niego pieniędzy od
mieszczan, kilku spotkaniach z jego najbliższym zausznikiem – Ishidą Mit  su -
narim, wspólnych rozmowach o geografi i Korei czy też wymienionych powy-
żej spotkaniach z Ieyasu i kurtuazyjnych gestach przyszłego sioguna względem 
kupca (zaproponowaniu sake i ciastek, podarowaniu wachlarza, pochwale 
przy okazji rozmowy o Kronice rozkwitu i upadku Mina  mo  tów i Tairów)262.

Wydaje się, że widoczne w Pamiętniku i Genealogii przywiązanie 
do szczegółów wynika przede wszystkim z chęci podkreślenia zażyłości 
i bez  pośredniego charakteru relacji między kupcami (w tym przypadku 
Sōshitsu) i suwerenami Japonii. Być może po części wiąże się to także z tym, 
że oba teksty narracyjne w pewnej mierze bazowały na korespondencji, 
w której szczegóły takie jak przekazywanie podarunków oraz wzajemne 
wizyty stanowiły nieraz główną warstwę informacyjną. Brak dodania przez 
kompilatora do opisu relacji zwięzłego podsumowania w przypadku wszyst-
kich suwerenów może być kolejną przesłanką ukazującą przepaść między 
obiema stronami – znacznie większą niż w przypadku kupców i lokalnych 
daimyō. Istnienie tej przepaści mogło prowadzić do sytuacji, w których 
nawet najdrobniejsze gesty Hideyoshiego lub Ieyasu mogły stanowić upraw-
nione powody do „wyrażenia swojej wdzięczności” (orei mōshiagu sōrō, 
arigataku mōshi sōrō itp.) przez Sōshitsu. Innymi słowy, nawet niewielkie 
zmniejszenie dystansu z inicjatywy suwerenów było większym powodem 
do dumy niż w przypadku daimyō, ponieważ suwerenów dzieliła od kup-
ców znacznie większa odległość w hierarchii społecznej.

Podsumowując rozważania w niniejszym podrozdziale, warto zauwa-
żyć, że opisy spotkań z suwerenami w kupieckich źródłach narracyjnych 
miały pewne cechy wspólne. Przede wszystkim ich cel polegał na ukaza-
niu wysokiej pozycji własnego rodu przy wojskowych władcach Japonii, 
a mechanizmem jej podwyższania nieodmiennie było tworzenie obrazu 
dobrych relacji z suwerenami. Co istotne, za dowody mające w założeniu 
potwierdzać sukces tych relacji uznawano interakcję mieszczącą się w gra-
nicach szeroko pojętej kurtuazji, typowej dla tego rodzaju spotkań. Warto 
powtórzyć, że stanowiło to istotną różnicę w stosunku do rzeczywistych 
przejawów dobrych relacji, które mogły łączyć kupców z wojownikami 
o znaczeniu lokalnym. Na przykład w przypadku Sōshitsu i Sōrina więzi 
utrzymywano dzięki znacznie częstszym i bardziej złożonym kontaktom, 
które wykraczały poza ramy kurtuazji. Co więcej, w przypadku wojowni-
ków o znaczeniu lokalnym to właśnie te pozakurtuazyjne (ponadstandar-
dowe) elementy relacji stawały się dla kupców powodem do dumy (np. listy 

262 Ibidem, s. 103–106.



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 281

przysiężne, nadanie imienia synowi, podarowanie pamiątek rodzinnych, 
dyplomacja na rzecz daimyō itd.).

Mimo że w przypadku suwerenów tego rodzaju sytuacje także się zda-
rzały (np. przekazywanie informacji na temat geografi i Korei przez Sōshitsu), 
trudno nie odnieść wrażenia, że z punktu widzenia kupców  – zwłaszcza 
w odniesieniu do Hideyoshiego i Ieyasu – nawet najbardziej błahe przejawy 
bezpośredniości kontaktów czy zainteresowania suwerenów stawały się powo-
dami do dumy wartymi zachowania dla przyszłych pokoleń. Widoczny w tym 
kontekście specyfi czny obraz przyszłego sioguna prawdopodobnie wynikał 
z tego, że to Ieyasu był faktycznym wojskowym władcą Japonii w okresie 
kompilacji Pamiętnika, a hegemonia Tokugawów szybko przyćmiła władzę 
zdobytą przez Nobunagę i Hideyoshiego. Wydaje się więc, że nietrudna 
do zauważenia potrzeba podniesienia przez kupców własnej wartości wyni-
kała ze społecznej przepaści, która w rzeczywistości dzieliła ich od suwere-
nów. Stąd wynikała potrzeba podkreślania pozornej bezpośredniości i bli-
skości relacji, jak również mitologizacja postaci Nobunagi i Hideyoshiego263.

O tym, że kupcy uważali różnicę w społecznej hierarchii między sobą 
a suwerenami (oraz w szerszym znaczeniu – wojownikami) za sprawę istotną, 
świadczą niektóre wpisy w Pamiętniku rodu Shimai. Poza wspomnianym 
wyżej fragmentem, w którym Mōri Terumoto miał pytać Sōshitsu o ary-
stokratycznych przodków (zob. podrozdział 4.3.1.), w tekście znajduje się 
również anegdota związana z Hideyoshim. Przy okazji przytaczanej wyżej 
(zob. podrozdział 4.2.3.) rozmowy na temat możliwości spełniania przez 
kanclerza życzeń Sōshitsu (19. dnia 6. miesiąca 1587 roku) czytamy:

[...] Gdy [kanclerz] zapytał w rozmowie, czy Sōshitsu wolałby [być] wojownikiem 
czy kupcem, ten pozwolił sobie odpowiedzieć, że mieszczanie są lepsi od wojow-
ników264. 
[...] [Kanclerz] zapytał, czy może chciałby być mnichem lub pragnąłby [jednak] 
zostać wojownikiem. [Sōshitsu odpowiedział, że] nie lubi wojowników (bushi wa 
kirai). „W takim razie – [rzekł kanclerz] – na spełnienie twojego marzenia [tj. uzy-
skania kontroli nad Hakatą] potrzeba czasu”. Dodał wesoło, że [Sōshitsu] powinien 
traktować jako zabawę, [ponieważ] taki czas nie nadejdzie265.

W powyższym fragmencie widać, że w rozumieniu kompilatora Pamięt-
nika warstwę kupiecką od wojowników dzieliła bardzo wyraźna granica. 

263 Warto w tym miejscu dodać, że Ieyasu po śmierci (1616) został ofi cjalnie wprowa-
dzony do panteonu bóstw sintoistycznych jako Tōshō Daigongen i jest czczony w chramach 
shintō z Tōshōgū na czele, między innymi w Nikkō, gdzie też znajduje się mauzoleum 
Tokugawów.

264 Bushi yori chōnin yoroshiku sōrō.
265 Shimaishi nenroku..., s. 91–92.



282 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Wypowiedź Sōshitsu na temat chęci pozostania w warstwie mieszczańskiej 
mogła świadczyć o przywiązaniu Sōshitsu do etosu swojej grupy społecz-
nej, jak również o potrzebie jasnego zakomunikowania tego czytelnikom 
Pamiętnika oraz Genealogii – zapewne właśnie mieszczanom266. Być może ta 
ostatnia deklaracja stanowi także wyraz petryfi kacji podziałów na poszcze-
gólne klasy społeczne, która nastąpiła na przełomie XVI  i XVII  wieku. 
Szanse kupców na wejście do klasy wojowników znacznie wtedy zmalały, 
przez co odpowiedź Sōshitsu – podkreślona zapewne czysto anegdotyczną 
wypowiedzią na temat braku sympatii dla wojowników jako takich – mogła 
być sposobem na ratowanie własnego prestiżu w zmieniających się czasach. 
Ze względu na brak źródeł porównawczych kwestia ta pozostaje jednak 
w sferze domysłów. Należy jedynie dodać, że słowa Hideyoshiego można 
interpretować jako deklarację posiadania całej władzy przez wojowników. 
Według niego Sōshitsu – jako osoba nienależąca do tej grupy – nigdy nie 
uzyska władzy nad Hakatą.

Na koniec warto się zastanowić, jakie odniesienie do rzeczywistości miał 
wykreowany w źródłach kupieckich obraz suwerenów, podkreślający ich 
kluczową pozycję społeczną oraz dobre relacje z elitą kupiecką. W tym celu 
warto wrócić do korespondencji Sōkyū, w której możemy znaleźć cenne 
informacje na temat realnego wpływu Nobunagi na działalność kupca. Pan 
z Owari jawi się w niej nie tylko jako zwierzchnik polityczny dający szansę 
na rozszerzenie działalności handlowej i administracyjnej kupca poprzez 
redystrybucję przywilejów, lecz także jako ostatnia instancja w przytacza-
nych wyżej sporach Sōkyū z wojownikami niższego szczebla (zob. podroz-
dział 4.2.3.). Wydaje się, że w Archiwum listów Imaia Sōkyū możemy ujrzeć 
realny obraz Nobunagi. Jest on pozbawiony dodatków fabularyzacyjnych 
typowych dla źródeł związanych z Sōtanem i Sōshitsu, które sprawiały, 
że suwerenowie de facto stawali się tłem, na którym kreślono obraz chwały 
rodów kupieckich.

Nobunaga wielokrotnie pojawiał się w korespondencji Sōkyū w tych 
dwóch kluczowych rolach. Po pierwsze, był ofi cjalnym protektorem kupca, 
przez co Sōkyū często powoływał się na jego decyzje w kontekście prze-
kazywanych mu nadań i przywilejów. Nie dziwi zatem sytuacja, w której 
autorytet suwerena stanowił dla kupca właściwie jedyny argument w pro-
cesie przejmowania dóbr i przywilejów. Najbardziej typowym przykładem 
tej zależności był powtarzający się wielokrotnie w Archiwum listów schemat 
przywoływania imienia Nobunagi (niekiedy wraz z Ashikagą Yoshiakim) 
na początku listu. Chodziło bowiem o zakomunikowanie wojownikom 
niższego szczebla nieprzychylnych dla nich decyzji suwerena. Na przykład 

266 Anegdota została powtórzona w Genealogii (Shimaike keizu..., s. 104).



 4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia 283

14. dnia 11. miesiąca 1569 roku Sōkyū napisał do niejakiego Igena, zarządcy 
związanego z poprzednimi właścicielami Kajishimy:

Specjalnie wysyłam list. Kilka dni temu kontaktowałem się z Tobą, ale nie otrzy-
małem odpowiedzi. Przekaż informacje obu posłańcom zgodnie ze swoim osądem. 
Tak więc w sprawie Kajishimy otrzymałem od pana Kubō [Ashikagi Yoshiakiego] 
i Nobunagi wszystkie [tamtejsze] funkcje. Ty natomiast nazywasz się zarządcą, 
a ten Yohyōe zajmuje [majątek] tak, jakby był jego własnym. Staje się to powoli 
niestosowne. Nawet jeśli byłoby to lenno prywatne (shiryō), to i tak ja powinie-
nem się tym wszystkim zajmować, tak samo jak [tamtejszymi] majątkami świątyń, 
ponieważ tak jednoznacznie nakazał [Nobunaga]. Nie powinno być w tym wzglę-
dzie żadnych protestów. Stwarzacie mi problemy Waszym zachowaniem, [przez 
co] psujecie nasze dotychczasowe dobre stosunki. W przeciągu jednego, dwóch dni 
zamierzam zebrać podatek. Nie będę Ci już tego [ponownie] zapowiadał i będzie 
tak jak powyżej. Uszanowanie267.

W podobny sposób Sōkyū powoływał się na protekcję suwerena w kon-
taktach z mniej znaczącymi osobami, takimi jak członkowie gildii solnej. 
Wydaje się więc, że kreowany przez niego obraz Nobunagi jako najwyż-
szego autorytetu i osobistego protektora stanowił dla kupca pewną spójną 
całość i miał najistotniejsze znaczenie z punktu widzenia własnych ambicji. 
Co warte podkreślenia, omawiane wyżej problemy Sōkyū z wyegzekwowa-
niem nabytych przywilejów świadczą również o tym, że znaczenie Nobunagi 
miało swoje granice. Także dlatego przedstawianie go w korespondencji 
jako najważniejszego autorytetu może sugerować, że z punktu widzenia 
Sōkyū ciągłe powoływanie się na Nobunagę (łącznie 64 razy w 120 listach) 
i – w znacznie mniejszym stopniu – Yoshiakiego (14 razy) stanowiły oznaki 
słabości pozycji kupca.

12. dnia 8. miesiąca 1569 roku Sōkyū wystosował list do członków gil-
dii solnej oraz gildii handlarzy solonymi rybami (zob. podrozdział 4.2.3.). 
Ponieważ pismo zostało zignorowane, 29. dnia tego samego miesiąca napi-
sał ponownie. W pierwszym liście kupiec powołał się na decyzję Nobunagi, 
w drugim siłę swojej argumentacji oraz legalność działań oparł także 
na autorytecie sioguna:

Piszę po raz kolejny. Co do [wpływów] z opłat za solone ryby, czerpanych wcze-
śniej przez pana Sogō [Nagayasu], to pan Kubō [Ashikaga Yoshiaki] i Nobunaga 
przekazali mi je rozkazem. Stanowczo po raz kolejny przekazuję to do Waszej 
 wiadomości i zrozumienia. Potraktujcie to poważnie. Jakakolwiek niedbałość w tym 
względzie będzie błędem. Piszę z tą informacją. Uszanowanie268.

267 Imai Sōkyū shosatsudome..., s. 916.
268 Ibidem, s. 908.



284 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

Można dodać, że w podobny sposób Sōkyū powoływał się na Nobunagę 
także w relacjach z przedstawicielami społeczności chłopskich w mająt-
kach, nad którymi próbował przejąć kontrolę – nie wiadomo, czy zawsze 
z sukcesem269.

Nobunaga pojawiał się także często w innym kontekście. Zdarzały się 
bowiem sytuacje, w których Sōkyū musiał odwoływać się bezpośrednio 
do niego w celu otrzymania pomocy w poradzeniu sobie z bieżącymi kło-
potami. W listach tych pan z Owari jawi się jako jedyna siła, która ma 
realną możliwość rozwiązania problemów trapiących Sōkyū. Co ciekawe, 
także w tym przypadku ujawniła się niska pozycja kupca z Sakai i jego 
niewielki wpływ na sytuację. Na przykład w liście z 3. dnia 11. miesiąca 
1569 roku Sōkyū pisał do swojego bezpośredniego protektora i pośrednika  
w kontaktach z suwerenem – Sakumy Nobumoriego:

Przeczytałem Twój list. Piszę w sprawie długu No[shiriego, gubernatora] Bin[go]. 
Posłaniec Kiori życzliwie odezwał się [w tej sprawie], co bardzo mnie ucieszyło. Tak 
właśnie rozkazał [Nobunaga], bawiąc w Ise, więc nie ma co do tego wątpliwości. 
[Kiori] powiedział mi jednak, żeby obie strony [Noshiri i ja] porozumiały się w odpo-
wiednim dla siebie czasie. Tego rodzaju rozwiązanie jest dla mnie problematyczne. 
To, co usłyszałem od pana [Ki]oriego, to naprawdę bardzo słaby argument [wobec 
Noshiriego]. Byłbym bardzo wdzięczny, gdybyś wydał rozkazy [w tej kwestii] zgodnie 
ze swoim osądem. Otrzymałem [od Nobunagi?] polecenie, żeby zacząć od zebrania 
podatku od chłopów ze wsi Maki. Liczę na Twoje zrozumienie. Uszanowanie270.

Z niniejszego listu wyraźnie wynika, że kreowany w innych pismach obraz 
Nobunagi jako najwyższego autorytetu w środowisku, w którym obracał się
Sōkyū, a jednocześnie jako ostatniej instancji odwoławczej w razie proble-
mów, jest w dużej mierze kreacją kupca. W powyższym liście Sōkyū pisał 
do wojownika, z którym łączyły go znacznie bliższe kontakty niż z Nobunagą, 
by ten pomógł mu rozwiązać problem z długiem Noshiriego (zob. podroz-
dział 4.3.1.). Bezpośrednią przyczyną napisania tego listu było jednak coś 
innego. Rozwiązanie zaproponowane przez Nobunagę poprzez posłańca 
Kioriego – czyli bezpośrednie porozumienie między Noshirim i Sōkyū – 
wobec oporu tego pierwszego oraz słabości negocjacyjnej kupca wydawało 
się z punktu widzenia Sōkyū zupełnie nierealne. W rzeczywistości więc nie 
tylko autorytet Nobunagi, lecz także jego moc sprawcza były ograniczone. 
Przedstawiona tu sytuacja ukazuje najprawdopodobniej również bardzo 
duży dystans, który dzielił Nobunagę od spraw Sōkyū i wynikającą z niego 
nieznajomość czy – być może – brak zainteresowania problemami kupca. 

269 Ibidem, s. 912.
270 Ibidem, s. 914–915.



 4.4. Podsumowanie 285

Stąd też działający pod jego egidą Sōkyū musiał odwoływać się do Sakumy 
Nobumoriego – wpływowego wasala Nobunagi, który lepiej znał położe-
nie kupca i utrzymywał z nim bardziej regularne kontakty, pozbawione 
dystansu typowego dla relacji Sōkyū z panem z Owari.

4.4. Podsumowanie

Relacje z wojownikami stanowiły dla kupców kluczowy element w ich funk-
cjonowaniu jako osób stojących na czele miejskich społeczności Hakaty 
i Sakai. Zależały od tego nie tylko możliwości realizacji planów w zakresie 
działalności handlowej i administracyjnej, lecz także – jak się wydaje – pre-
stiż w społeczności lokalnej. Dobre relacje stanowiły potwierdzenie pozycji 
społecznej kupców.

Cały czas utrzymywali oni kontakty z wojownikami o znaczeniu lokal-
nym. Mimo że relacje te nie były pozbawione zasad kurtuazji, opierającej 
się na drobnych podarunkach, uprzejmościach i spotkaniach, to jednak 
przeważał w nich czynnik rzeczywistej współpracy obu stron w przedsię-
wzięciach handlowych i produkcyjnych. Wojowników do tych kontaktów 
skłaniała dodatkowo chęć pozyskania rzadkich towarów, do których kupcy 
mieli łatwiejszy dostęp, potrzeba uzyskania pomocy w administrowaniu 
mieszczańską społecznością portu czy też korzyści z umiejętności dyplo-
matycznych kupców-mnichów.

W przypadku suwerenów Japonii, mimo że kontakty były znacznie 
rzadsze i bardziej ofi cjalne, motywy obu stron pozostawały podobne. Ze 
strony kupców istotną różnicę stanowiła znacznie większa skala możliwych 
do osiągnięcia zysków, które płynęły z przywilejów nadawanych przez 
Nobunagę i Hideyoshiego.

Tę zależność między dobrymi relacjami z wojownikami a sukcesami 
handlowymi oraz prestiżem społecznym dobrze ukazują zachowane źródła 
kupieckie. W tekstach o charakterze narracyjnym, przeznaczonych – jak się 
wydaje – do rozpowszechniania, czołowe miejsca zajmują lokalni daimyō 
oraz  – przede wszystkim  – suwerenowie Japonii. Silny nacisk położony 
na uwiecznienie tych relacji (w przypadku suwerenów obejmujących nawet 
najdrobniejsze szczegóły interakcji) stanowił sposób budowania przez rody 
kupieckie własnego wizerunku oraz podwyższania pozycji w społeczności 
miejskiej, która miała zapewne dostęp do tych tekstów. Dlatego w obrazie 
suwerenów dominuje tendencja do skupiania się z jednej strony na otacza-
jącym ich przepychu, z drugiej zaś na podkreślaniu życzliwości i bezpośred-
niości ich relacji z kupcami. Szczególnie wyraźnie widać to w Genealogii 
rodu Shimai, w której opis życiowych dokonań Sōshitsu jest wręcz 



286 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową

podporządkowany relacjom z najważniejszymi wojownikami w Japonii. 
Jedynym tekstem narracyjnym, który nie prezentuje obrazu wojowników 
jako przede wszystkim przyjaciół kupców, jest Testament Shimaia Sōshitsu. 
Przedstawiony w nim obraz okolicznych daimyō nie odbiega od realiów 
prawdopodobnie dlatego, że tekst ten miał zastosowanie przede wszystkim 
wewnątrz rodziny Shimai.

Dopiero z tekstów o bardziej neutralnym charakterze (przede wszystkim 
korespondencji) możemy się dowiedzieć więcej o prawdziwych relacjach 
między kupcami a wojownikami różnych szczebli. Po analizie tych źródeł 
opisywane w pamiętnikach i genealogiach relacje należy uznać za kreację 
literacką o celu czysto wizerunkowym. W przypadku wystąpienia konfl iktu 
interesów między samurajami nawet niskiego szczebla a przedstawicielami 
elity kupieckiej ci pierwsi mieli znaczną przewagę w możliwościach realizacji 
swoich celów kosztem kupców. Zarówno sprawa kradzieży Narashiby, jak 
i liczne pisma Sōkyū kierowane do jego protektorów politycznych ukazują 
bezsilność kupców w starciu z wojownikami.

Budowana głównie dzięki komunikacji opartej o chanoyu pozycja 
społeczna członków elity kupieckiej była tak wysoka, że umożliwiała im 
planowanie i realizację zakrojonych na szeroką skalę przedsięwzięć han-
dlowych i administracyjnych (np. przejęcia zarządu nad kopalniami przez 
Sōkyū). Z drugiej jednak strony zarówno mieszczański status kupców, jak 
i sposoby na wyjście poza narzucane przezeń ograniczenia (uzyskanie sta-
tusu mnichów i chajinów) okazywały się niewiele warte w przypadku, gdy 
brakowało protekcji suwerena. Bez niej kupcy nie mieli żadnych narzędzi 
nacisku nawet na najmniej wpływowych wojowników.

Uściślając powyższe rozważania, można uznać, że obraz relacji kupców 
z wojownikami w źródłach narracyjnych znamionuje chęć ukazania chwały 
własnego rodu u ich boku. Pokazuje także, że to właśnie dobre relacje 
z nimi stanowiły ryzykowny i niepewny, lecz jedyny sposób na pokonanie 
ograniczeń wynikających z przynależności do społeczności mieszczan oraz 
odniesienie sukcesu na skalę ogólnokrajową. Przepaść społeczna dzieląca 
obie strony, o której świadczy choćby mitologizacja postaci Nobunagi 
i Hideyoshiego, była w ostatnich trzech dekadach XVI wieku trudna 
do pokonania. Istniały jednak możliwości zmniejszenia dystansu między 
nimi. Tłumaczy to usilne dążenia kupców, by zbliżyć się do suwerenów 
i często utylitarne traktowanie przez nich ceremonii herbaty (np.  przez 
Sōkyū, który podarował Matsushimę Nobunadze). Przede wszystkim zwraca 
uwagę silny nacisk na opisywanie i fabularyzowanie w źródłach narra-
cyjnych tych kontaktów z Nobunagą, Hideyoshim i Ieyasu, które miały 
ukazywać historię rodów kupieckich w jak najlepszym świetle. Z tego też 
wynika przewaga w Genealogii fragmentów obrazujących dobre i bliskie 



 4.4. Podsumowanie 287

relacje Sōshitsu z suwerenami nad informacjami na temat nadań i zysków 
handlowych. Wydaje się, że taki dobór wpisów miał na celu nie tylko pod-
kreślenie wysokiego prestiżu kupca, lecz także udowodnienie, że miał on 
możliwość wybicia się ponad klasę mieszczańską oraz realizacji zakrojonych 
na znacznie szerszą skalę planów handlowych i administracyjnych właśnie 
dzięki relacjom z suwerenami. Stanowiły one bowiem niepewną, choć i tak 
najlepszą metodę na osiągnięcie sukcesu ponadlokalnego.



Wnioski

Pozycja społeczna elity kupieckiej Japonii w XVI wieku stanowiła wypad-
kową wielu uwarunkowań. W tym miejscu można pokusić się o podsu-
mowanie rozważań mających na celu znalezienie odpowiedzi na pytania 
postawione we wstępie do niniejszej pracy.

Wydaje się, że położenie geografi czne oraz historia miast Hakata i Sakai 
miały zasadniczy wpływ na wytworzenie się w obu tych portach podobnej 
struktury społeczno-ekonomicznej, w której kluczową pozycję zajmowała 
grupa najbogatszych kupców prowadzących zakrojony na szeroką skalę 
handel międzynarodowy.

Hakata od starożytności stanowiła wrota do Japonii dla handlu i kontak-
tów kulturowych. Port był jednocześnie punktem przeładunkowym towa-
rów wysyłanych później przez Wewnętrzne Morze Japońskie, co stwarzało 
dogodne warunki działania różnego rodzaju pośrednikom handlowym oraz 
powodowało napływ ludności. Mimo że miastu nie udało się wyswobodzić 
z zależności od kolejnych rodów samurajskich (Shōni, Ōuchi, Ōtomo itd.), 
wydaje się, że jego wpływy ekonomiczne nigdy nie były zagrożone przez wła-
dze wojskowe. Samurajom zależało bowiem na rozwoju podległego im portu.

Sakai stanowiło przeciwległy punkt na szlaku handlowym wiodą-
cym z zachodu na wschód przez Wewnętrzne Morze Japońskie. Miasto 
to było jednocześnie portowym zapleczem stolicy  – największej ówcze-
snej metropolii. Pod egidą siogunów z rodu Ashikaga ofi cjalne misje han-
dlowe do Chin wypływały właśnie z Sakai. Mimo że miasto bogaciło się 
na podobnych zasadach co Hakata, wyróżniała je historia niezależności 
politycznej. Otrzymane w pierwszej połowie XV wieku przywileje samo-
rządowe dodatkowo umocniły uformowaną w Sakai warstwę patrycjatu, 
który uzyskał także pewne wpływy polityczne.

Powyższe czynniki, mimo pewnych różnic w sytuacji obu miast, wpły-
nęły na wykształcenie się w Hakacie i Sakai podobnych elit ekonomicznych, 
których przedstawiciele utrzymywali żywe kontakty. Decydującym warun-
kiem wysokiej pozycji w społeczności lokalnej było posiadanie znacznego 



 Wnioski 289

majątku. Elity kupieckie wchodziły w jego posiadanie nie tylko poprzez 
handel międzynarodowy, lecz także na drodze inwestycji w wytwórstwo, 
surowce i ziemię. Majątek świadczył o pozycji rodu i otwierał drogę do dal-
szego awansu. Dobrze obrazuje to przypadek Sōkyū, który najpierw odzie-
dziczył pozycję po swoim teściu Takeno Jōō, a następnie – na tej podsta-
wie – z powodzeniem zyskiwał kolejne wpływy i przywileje. Tym samym 
to ród kupiecki stanowił rzeczywisty punkt społecznego odniesienia. Analiza 
treści Testamentu Shimaia Sōshitsu pozwala zauważyć, że nadrzędnym celem 
kupieckich wysiłków i aktywności było umocnienie pozycji własnej rodziny. 
Za warunki jego realizacji uznawano zabezpieczenie majątku oraz odpo-
wiedni styl życia, w którym oszczędność, zapobiegliwość i samodzielność 
miały stanowić gwarancję przekazania dóbr – a więc i pozycji społecznej – 
kolejnemu pokoleniu. Temu celowi wydają się podporządkowane także 
zarysowane przez Sōshitsu relacje społeczne w grupie kupców-mieszczan.

Warto w tym miejscu przypomnieć, że w drugiej połowie XVI wieku 
przechodzenie z jednej klasy społecznej do innej wciąż było możliwe. 
Przykładem wojownika, który zaczynał karierę jako kupiec, był pocho-
dzący z Sakai Konishi Yukinaga. Jego talenty dostrzegł Ukita Hideie, który 
przyjął go na służbę jako wojownika i tym samym zapewnił mu możliwość 
dalszej kariery wojskowej i administracyjnej. Ostatecznie Yukinaga został 
daimyō. Awans ten umożliwiły decyzja wpływowego wojownika i porzuce-
nie mieszczańskiego statusu przez Yukinagę. Kupcy tacy jak Sōkyū, Sōgyū, 
Sōtan i Sōshitsu mieli inną sytuację. Mimo symbolicznego wyjścia poza 
klasę mieszczańską poprzez przyjęcie święceń mnisich próbowali oni osią-
gnąć awans społeczno-ekonomiczny, pozostając mieszczanami. Testament 
Sōshitsu czy też jego anegdotyczne rozmowy z wojownikami pokazują, jak 
silnym etosem kierowała się ta grupa.

Potęga ekonomiczna elity kupieckiej oraz ich stały kontakt z Chinami 
i Koreą pozwalały na uczestnictwo w kulturze wysokiej o zasięgu ponadlo-
kalnym, której najbardziej istotną formą była wówczas ceremonia herbaty. 
Chanoyu stanowiła jednocześnie kanał oraz narzędzie komunikacji zarówno 
między poszczególnymi kupcami, jak i przedstawicielami innych grup spo-
łecznych. Cementowała grupy powstające dzięki niej. Wpływały na ten 
proces częste spotkania oraz znajomość języka symboli należących do sfery 
chanoyu. Ceremonia herbaty stanowiła środek komunikacji potrzebny 
ówczesnym elitom do budowy kapitału symbolicznego, który  –  według 
Veesera – „kumuluje się w sztuczkach używanych do polepszenia pozycji 
społecznej”1. Innymi słowy, świata ceremonii herbaty nie można traktować 
jako zamkniętej sfery estetyki, oddzielając go przy tym od historycznych 

1 H.A. Veeser, Introduction..., s. XIV.



290 Wnioski

uwarunkowań społecznych, ekonomicznych i politycznych. W swym języku 
symbolicznym stanowi on bowiem odbicie konkretnej rzeczywistości histo-
rycznej. Można dodać za Greenblattem, że „estetyka nie jest alternatywną 
krainą, lecz sposobem na intensyfi kację jedynego świata, który wszyscy 
zamieszkujemy”2.

Nie ulega wątpliwości, że uczestnictwo w ceremonii herbaty było 
dla najbardziej wpływowych przedstawicieli warstwy kupieckiej okazją 
do nawiązania kontaktów z wojskową elitą polityczną o znaczeniu ponad-
lokalnym i ogólnokrajowym. Innymi słowy, zainteresowanie wojowników 
chanoyu otworzyło kupcom drzwi salonów politycznych i umożliwiło 
kariery. Wydaje się, że z punktu widzenia kupców proces ten można uznać 
za rodzaj awansu społecznego. Prowadził on bowiem do wzrostu ich moż-
liwości ekonomicznych dzięki otrzymywanym nadaniom i przywilejom, 
jak również stanowił podstawowy temat narracji w pozostawionych przez 
nich źródłach paraliterackich. Hideyoshi właśnie za pośrednictwem cha-
noyu postanowił pozyskać kupców z Hakaty dla swoich planów związanych 
z inwazją na Półwysep Koreański. W tym kontekście ceremonia stanowiła 
więc dla kupców narzędzie awansu społecznego. Filozofi a wa kei sei jaku 
(zob. podrozdział 3.3.1.), jak również niektóre rozwiązania towarzyszące 
chanoyu sugerowały równość uczestników, a więc symbolicznie podnosiły 
kupców do pozycji, którą zajmowali samurajscy współuczestnicy rytuałów.

Z drugiej strony jednak wydaje się, że kluczowa rola kupców w świecie 
ludzi herbaty i status najbardziej cenionych autorytetów w tej dziedzinie 
nie miały tak dużej siły oddziaływania, by przełamać podstawowe bariery 
społeczne oddzielające światy kupców i wojowników. Co więcej, niektóre 
elementy symboliczne mogły je wręcz umacniać (przejęcie i redystrybu-
cja meibutsu przez wojowników, oparte na hierarchii listy gości itd.). Nie 
wydaje się więc, by ceremonia herbaty stanowiła narzędzie wystarczające 
do zapewnienia kupcom rzeczywistego awansu w gronie elity społecznej. 
Chanoyu umożliwiła im jednak zbliżenie się do świata wojowników, które 
na podstawie przeanalizowanych źródeł można uznać za najważniejszy 
dostępny sposób umacniania pozycji społecznej z punktu widzenia kupców.

Przedstawiciele elity kupieckiej właśnie poprzez tworzenie i kultywo-
wanie rozbudowanych relacji z wojownikami starali się umocnić pozycję 
społeczno-ekonomiczną swoich rodów. Drugim obok chanoyu środkiem 
komunikacji był handel. Dzięki lokalnym wpływom kupcy okazali się dla 
wojowników cennymi sojusznikami w zakresie interesów handlowych, 
administracji lokalnej czy zdobywaniu utensyliów herbacianych. Kupcy 

2 Stephen Greenblatt, Towards a Poetics of Culture, w: Th e New Historicism, red. Harold 
A. Veeser, Routledge, New York–London 1989, s. 6.



 Wnioski 291

prowadzili przy tym bieżącą korespondencję z lokalnymi daimyō, stosu-
jąc rozbudowane zasady kurtuazji. Celem były nie tylko zyski handlowe 
i przywileje, lecz także same relacje, które kupcy interpretowali jako dowód 
prestiżu społecznego i powód do dumy dla kolejnych pokoleń. Zbliżenie 
kupców do wojowników  – a zwłaszcza do suwerenów Japonii  – zostało 
utrwalone w źródłach paraliterackich. Z perspektywy zmian politycznych 
i społecznych po roku 1600 stanowiły one zapis złotego wieku rodów 
kupieckich. Ukazują bowiem wysoką pozycję i wpływy kupców u boku 
wojskowej elity władzy.

Mimo że przedstawiciele elity kupieckiej mogli zajmować pozycję 
podobną do niskiego szczebla samurajów, to jednak wydaje się, że obraz 
ich relacji z wyżej postawionymi samurajami stanowi kreację, a nie opis 
rzeczywistości. Kontakty kupców z wpływowymi wojownikami w isto-
cie nie wychodziły najczęściej poza sferę symboliki, kurtuazji i interesów 
handlowych. Głębsza analiza porównawcza źródeł ukazała bowiem duży 
dystans w hierarchii społecznej, który przez cały czas dzielił obie grupy. 
Obraz obecny w paraliterackich źródłach kupieckich można więc trakto-
wać jako próbę zanegowania tej różnicy.

Kreacja paraliteracka szczególnie silna była w przypadku obrazu relacji 
kupców z suwerenami Japonii – Nobunagą, Hideyoshim i Ieyasu. Kupcy 
z jednej strony podkreślali zażyłość i bezpośredniość swoich kontaktów 
z suwerenami, z drugiej poprzez obszerność i wysoki stopień uszczegó-
łowienia opisów, jak również sporadyczne alegorie, pośrednio ukazywali 
ogromny dystans, który dzielił obie strony. Każdy, nawet najbardziej 
prozaiczny przejaw zainteresowania ze strony suwerena kwalifi kował się 
do włączenia do kupieckich genealogii i pamiętników.

Korespondencja oraz niektóre źródła narracyjne potwierdzają, że w przy-
padku konfl iktu z samurajami nawet niskiego szczebla pozycja kupców 
nie pozwalała im na przeprowadzenie spraw po swojej myśli. Dowodzą 
tego relacje Sōkyū z wojownikami takimi jak Noshiri, Ikeda i Itami czy też 
kradzież należącej do Sōshitsu Narashiby przez Akizukiego Tanezanego.

Druga połowa XVI wieku stanowiła dla historii japońskiego miesz-
czaństwa niezwykle ważny okres, słusznie nazywany złotym wiekiem. 
Przedstawiciele patrycjatu najważniejszych portów w kraju – dwóch Wenecji 
Japonii – dzięki wpływom handlowym i autorytetowi w dziedzinie wyso-
kiej kultury mieli możliwość zbliżenia się do elit politycznych kraju. Także 
wojownicy zabiegali o kontakty z wpływowymi chajinami. Nastąpił rozkwit 
literatury herbacianej, powstały bezcenne z punktu widzenia niniejszych 
badań pamiętniki i zbiory korespondencji kupieckiej. Kupcy doskonale zda-
wali sobie sprawę, że ich wpływy w skali lokalnej nie przyniosą im dalszych
profi tów bez rozbudowanych relacji z wojownikami, którzy mogli zapewnić 



292 Wnioski

kolejne zamówienia handlowe i przywileje. Faktyczną pozycję Sōkyū, Sōgyū 
czy Sōtana między lokalnymi elitami a wojownikami niższego i średniego 
szczebla można uznać za szczytowe osiągnięcie możliwe do zrealizowa-
nia przez przedstawicieli mieszczaństwa w petryfi kującym się japońskim 
społeczeństwie końca średniowiecza. Relacje z daimyō, mimo że częste 
i na pozór bliskie, nierzadko sprowadzały się do kurtuazji (Sōshitsu i Sōrin) 
oraz próśb o pomoc (Sōkyū i Sakuma, Kinoshita). Wpływy elity kupieckiej 
poza swoimi miastami były ograniczone zakresem wpływów suwerenów-
-protektorów (Sōkyū i Nobunaga).

Charakter złotego wieku elit kupieckich Japonii dobrze oddaje zmiana, 
która dokonała się po śmierci Rikyū i Hideyoshiego oraz umocnieniu wła-
dzy przez Ieyasu w roku 1600. W obliczu budowy nowego siogunatu z jego 
administracyjnym aparatem biurokratycznym polityka prowadzona w chat-
kach herbacianych straciła rację bytu. Na skutek przyspieszającej petryfi kacji 
struktur społecznych chanoyu straciła swoją moc jako środek do poten-
cjalnego, choćby symbolicznego zrównania statusu społecznego patrycju-
sza i wojownika. Mimo że kupcy wciąż wymieniali prezenty z nowymi 
panami swoich miast (np. Kurodami w Hakacie), na kartach dzienników 
herbacianych nastąpiła wyraźna przemiana. W Dzienniku Sōtana wpisy 
dodane po 1600 roku są już nieliczne, lakoniczne i pozbawione kolorytu 
charakterystycznego dla spotkań ery Hideyoshiego.

Wydaje się, że elity kupieckie drugiej połowy XVI wieku odniosły nie-
zwykły sukces zarówno w zakresie realizacji podstawowych celów, takich 
jak zyski i wpływy, jak i poprzez działalność chajinów w istotny sposób 
przyczyniły się do rozwoju japońskiej kultury wysokiej. Sukces ten stanowił 
podwalinę dalszego rozkwitu – tym razem popularnej – kultury mieszczań-
skiej, która stała się jedną z wyróżniających cech okresu Edo.



Mapy

1. Japonia pod koniec XVI w. (d-maps.com)



294 Mapy

2. Prowincje Japonii pod koniec XVI w. (Wikimedia Commons)

Saikaidō 西海道

1. Tsushima 対馬国

2. Iki 壱岐国

3. Hizen 肥前国 
4. Chikuzen 筑前国 
5. Chikugo 筑後国

6. Buzen 豊前国  
7. Higo 肥後国 
8. Bungo 豊後国

9. Satsuma 薩摩国

10. Ōsumi 大隈国

11. Hyūga 日向国 

San’indō 山陰道

12. Oki 隠岐国

13. Iwami 石見国 
14. Izumo 出雲国 
15. Hōki 伯耆国 
16. Inaba 因幡国 
17. Tajima 但馬国 
18. Tango 丹後国 
19. Tanba丹波国 

San’yōdō 山陽道

20. Nagato 長門国 
21. Suō 周防国 
22. Aki 安芸国 
23. Bingo 備後国

24. Bitchū 備中国 
25. Bizen 備前国  
26. Mimasaka 美作国 
27. Harima 播磨国 

Nankaidō 南海道

28. Iyo 伊予国 
29. Sanuki 讃岐国 
30. Tosa 土佐国

31. Awa 阿波国 
32. Awaji 淡路国 
33. Kii 紀伊国 

Kinai 畿内

34. Settsu 摂津国

35. Izumi 和泉国

36. Kawachi 河内国

37. Yamato 大和国

38. Yamashiro 山城国

Hokurikudō 北陸道

39. Wakasa 若狭国

40. Echizen 越前国

41. Kaga 加賀国

42. Noto 能登国

43. Etchū 越中国 
44. Echigo 越後国 
45. Sado 佐渡国 

Tōsandō 東山道

46. Ōmi 近江国

47. Mino 美濃国

48. Hida 飛騨国

49. Shinano 信濃国

50. Kōzuke 上野国 
51. Shimotsuke 下野国 
52. Dewa 出羽国

53. Mutsu 陸奥国 

Tōkaidō 東海道

54. Iga 伊賀国

55. Ise 伊勢国

56. Shima 志摩国

57. Owari 尾張国

58. Mikawa 三河国

59. Tōtōmi 遠江国

60. Suruga 駿河国

61. Izu 伊豆国

62. Kai 甲斐国

63. Sagami 相模国 
64. Musashi 武蔵国

65. Awa 安房国

66. Kazusa 上総国 
67. Shimōsa 下総国

68. Hitachi 常陸国



Bibliografi a

1. Źródła
Hōyaku Nippo jisho (Słownik japońsko-portugalski z 1603 roku w tłumaczeniu na japoński), 

tłum. Chōnan Minoru, Doi Tadao, Morita Takeshi, Iwanami Shoten, Tōkyō 1993.
Iezusu kaishi Nihon tsūshin (Raporty jezuitów z Japonii), red. Yanagiya Takeo, tłum. Mura-

kami Naoshirō, t. 2, Yūshūdō, Tōkyō 1983.
Imaishi shichi sekihimei narabi ni keizu (Siedem grawerunków w kamieniu oraz genealogia 

rodu Imai), w: Sakai shishi  – shiryō hen (Historia miasta Sakai  – źródła), red. Miura 
Hiroyuki, t. 1, Sakai Shiyakusho, Tōkyō 1930, s. 365–368.

Imai Sōkyū, Imai Sōkyū chanoyu nikki nukigaki (Wyimki z dziennika herbacianego Imaia 
Sōkyū), w: Sadō koten zenshū (Dzieła zebrane klasyki drogi herbaty), t. 10, Tankōsha, 
Kyōto 1961, s. 3–44.

Imai Sōkyū, Imai Sōkyū shosatsudome (Archiwum listów Imaia Sōkyū), w: Sakai shishi  – 
zokuhen (Historia miasta Sakai – dodatek), t. 5, Sakai Shiyakusho, Sakai 1974, s. 897–930.

Kamiya Sōtan, Sōtan nikki (Dziennik Sōtana), w: Sadō koten zenshū (Dzieła zebrane klasyki 
drogi herbaty), t. 6, Tankōsha, Kyōto 1958, s. 133–382.

Kamiya monjo oyobi kiroku (Dokumenty i zapiski rodu Kamiya), Fukuoka kenshi shiryō 
(Źródła do historii prefektury Fukuoka), t. 6, Fukuoka ken, Fukuoka 1932, s. 178–214.

Kikō Daishuku, Shaken nichiroku (Zapiski Shakena), Iwanami Shoten, Tōkyō 1978.
Kojiki, czyli Księga dawnych wydarzeń, tłum. i oprac. Wiesław Kotański, Państwowy Insty-

tut Wydawniczy, Warszawa 1986.
Matsuya kaiki (Notatki ze spotkań rodu Matsuya), w: Sadō koten zenshū (Dzieła zebrane 

klasyki drogi herbaty), t. 9, Tankōsha, Kyōto 1957.
Nanbō Sōkei, Nanpōroku (Zapiski z południowych stron), w: Sadō koten zenshū (Dzieła 

zebrane klasyki drogi herbaty), t. 4, Tankōsha, Kyōto 1956.
Oda Nobunaga monjo no kenkyū (Badania nad dokumentami Ody Nobunagi), red. Okuno 

Takahiro, t. 1–3, Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1988.
Ōta Gyūichi, Shinchō kōki (Kronika pana Nobunagi), red. Okuno Takahiro, Iwasawa Yoshi-

hiko, Kadokawa Shoten, Tōkyō 1992.
Sadō koten zenshū (Dzieła zebrane klasyki drogi herbaty), praca zbiorowa, t. 10, Tankōsha, 

Kyōto 1961.
Sakai shishi – shiryō hen (Historia miasta Sakai – źródła), red. Miura Hiroyuki, t. 1–8, Sakai 

Shiyakusho, Tōkyō 1929–1931.



296 Bibliografi a

Sen no Rikyū, Rikyū no tegami (Listy Rikyū), red. Komatsu Shigemi, Shōgakukan, Tōkyō 
1985.

Shimai monjo oyobi kiroku (Dokumenty i zapiski rodu Shimai), Fukuoka kenshi shiryō 
(Źródła do historii prefektury Fukuoka), t. 5, Fukuoka ken, Fukuoka 1936, s. 138–188.

Shimaike keizu (Genealogia rodu Shimai), w: Fukuoka kenshi. Kinsei shiryō hen, t. 6: Fuku-
oka han machikata (Historia prefektury Fukuoka. Źródła nowożytne. Mieszczaństwo 
lenna Fukuoka), cz. 1, Nishi Nihon Bunka Kyōkai, Fukuoka 1987, s. 102–117.

Shimaike yuishogaki (Zapiski o pochodzeniu rodu Shimai), w: Fukuoka kenshi. Kinsei shiryō 
hen, t. 6: Fukuoka han machikata (Historia prefektury Fukuoka. Źródła nowożytne. Miesz-
czaństwo lenna Fukuoka), cz. 1, Nishi Nihon Bunka Kyōkai, Fukuoka 1987, s. 117–136.

Shimaishi nenroku (Pamiętnik rodu Shimai), w: Shimai monjo (Dokumenty rodu Shimai), 
w: Fukuoka kenshi. Kinsei shiryō hen, t. 6: Fukuoka han machikata (Historia prefektury 
Fukuoka. Źródła nowożytne. Mieszczaństwo lenna Fukuoka), cz. 1, Nishi Nihon Bunka 
Kyōkai, Fukuoka 1987, s. 86–102.

Shimai Sōshitsu, Shimai Sōshitsu ikun (Testament Shimaia Sōshitsu), w: Shimai monjo 
(Dokumenty rodu Shimai), w: Fukuoka kenshi. Kinsei shiryō hen, t. 6: Fukuoka han 
machikata (Historia prefektury Fukuoka. Źródła nowożytne. Mieszczaństwo lenna Fuku-
oka), cz. 1, Nishi Nihon Bunka Kyōkai, Fukuoka 1987, s. 65–86.

Shiryō hen (Aneks źródłowy), w: Hideyoshi no chiryaku – Kitano ōchanoyu daikenshō (Pomy-
słowość Hideyoshiego – wielkie spotkanie herbaciane w Kitano – wielka rewizja ustaleń), 
praca zbiorowa, Tankōsha, Kyōto 2009.

Shoka shojō nado (Listy zebrane), w: Shimai monjo (Dokumenty rodu Shimai), w: Fukuoka 
kenshi. Kinsei shiryō hen, t. 6: Fukuoka han machikata (Historia prefektury Fukuoka. 
Źródła nowożytne. Mieszczaństwo lenna Fukuoka), cz. 1, Nishi Nihon Bunka Kyōkai, 
Fukuoka 1987, s. 2–64.

Takenoke keizu (Genealogia rodu Takeno), w: Sakai shishi  – shiryō hen (Historia miasta 
Sakai – źródła), red. Miura Hiroyuki, t. 1, Sakai Shiyakusho, Tōkyō 1930, s. 353–356.

Tani Ninsai, Sukisha meishōshū (Poczet słynnych mistrzów ceremonii herbaty), w: Sakai 
shishi  – shiryō hen (Historia miasta Sakai  – źródła), red. Miura Hiroyuki, t. 1, Sakai 
Shiyakusho, Tōkyō 1930.

Tennōjiya kaiki (Notatki ze spotkań rodu Tennōjiya), w: Sadō koten zenshū (Dzieła zebrane 
klasyki drogi herbaty), t. 7–8, Tankōsha, Kyōto 1959.

Th e English Factory in Japan, red. Anthony Farrington, t. 1–2, Th e British Library, London 
1991.

Yamanoue Sōji, Yamanoue Sōjiki (Zapiski Yamanouego Sōjiego), red. Kumakura Isao, Iwa-
nami Bunko, Tōkyō 2006.

2. Opracowania i słowniki
Abe Takeshi, Gekokujō no shakai (Społeczeństwo okresu obalania panów przez podwład-

nych), Tōkyōdō Shuppan, Tōkyō 1998.
Amano Tadayuki, Sengokuki Miyoshi seiken no kenkyū (Badania nad władzą rodu Miyoshi 

w okresie wojen domowych), Seibundō Shuppan, Tōkyō 2010.
Amino Yoshihiko, Kaimin to Nihon shakai (Ludzie morza a społeczeństwo Japonii), Shin 

Jinbutsu Ōraisha, Tōkyō 2009.
Amino Yoshihiko, Umi to rettō no chūsei (Średniowiecze przez pryzmat morza i archipelagu), 

Kōdansha, Tōkyo 2003.



 Bibliografi a 297

Anderson Jennifer L., Japanese Tea Ritual: Religion in Practice, „Man” 1987, New Series, 
t. 22, nr 3, s. 475–498.

Aoyagi Masaru, Sakai no haaku (Kontrola nad Sakai), w: Oda Nobunaga jiten (Leksykon 
Ody Nobunagi), praca zbiorowa, Shin Jinbutsu Ōraisha, Tōkyō 1991, s. 103.

Asao Naohiro, Ōsaka to Sakai (Osaka i Sakai), Iwanami Shoten, Tōkyō 1984.
Bodart Beatrice M., Tea and Councel. Th e Political Role of Sen Rikyu, „Monumenta Nip-

ponica” 1977, t. 32, nr 1, s. 49–74.
Burke Peter, Świat na opak, w: Europa i świat w początkach epoki nowożytnej, red. Antoni 

Mączak, Wiedza Powszechna, Warszawa 1991.
Chūseishi yōgo jiten (Słownik terminów z historii średniowiecza), red. Saitō Kazuhiko, Shin 

Jinbutsu Ōraisha, Tōkyō 1991.
Eguchi Kōzō, Chajin Oda Nobunaga (Oda Nobunaga  – człowiek herbaty), PHP Shinsho, 

Tōkyō 2010.
Fujiki Hisashi, Katanagari (Polowanie na miecze), Iwanami Shinsho, Tōkyō 2005.
Fujimoto Masayuki, Nobunaga no sensō (Wojna Nobunagi), Kōdansha, Tōkyō 2003.
Fujimoto Masayuki, Okehazama no tatakai (Bitwa pod Okehazamą), w: Oda Nobunaga jiten 

(Leksykon Ody Nobunagi), praca zbiorowa, Shin Jinbutsu Ōraisha, Tōkyō 1991, s. 209–218.
Gonoi Takashi, Nihon kirisutokyōshi (Historia chrześcijaństwa w Japonii), Yoshikawa 

Kōbunkan, Tōkyō 1990.
Greenblatt Stephen, Poetyka kulturowa. Pisma wybrane, red. Krystyna Kujawińska-Courtney, 

tłum. Katarzyna Kwapisz-Williams i in., Wydawnictwo Universitas, Kraków 2006.
Greenblatt Stephen, Towards a Poetics of Culture, w: Th e New Historicism, red. Harold 

A. Veeser, Routledge, New York–London 1989.
Greń Jędrzej, Anglicy w Japonii (1600–1623), Agade Bis, Warszawa 2014.
Greń Jędrzej, Japońskie miasto przyzamkowe – rozwój, struktura i rola w urbanizacji Japo-

nii (1576–1700), Agade Bis, Warszawa 2013.
Greń Jędrzej, List jako źródło historyczne w kulturowym, społecznym i językowym kontekście 

XVI-wiecznej Japonii – problemy i perspektywy badawcze, w: Azja i Afryka: religie – kul-
tury  – języki, red. Maciej Klimiuk, Wydział Orientalistyczny, Uniwersytet Warszawski, 
Warszawa 2013, s. 201–213.

Haga Kōshirō, Sen no Rikyū, Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1986.
Hideyoshi no chiryaku – Kitano ōchanoyu daikenshō (Pomysłowość Hideyoshiego – wielkie 

spotkanie herbaciane w Kitano – wielka rewizja ustaleń), praca zbiorowa, Tankōsha, Kyōto 
2009.

Higashi Ajia no kokusai toshi Hakata (Wschodnioazjatyckie międzynarodowe miasto Hakata), 
red. Amino Yoshihiko, Ishii Susumu, Fukuda Toyohiko, Heibonsha, Tōkyō 1988.

Hiromoto Kazushige, Chanoyu in Hakata: Zen, Karamono, and the Reception of the Tea 
Ceremony, w: Hakata: Th e Cultural Worlds of Northern Kyushu, red. Andrew Cobbing, 
Brill, Leiden 2013.

Hisamatsu Shin’ichi, Sadō no tetsugaku (Filozofi a drogi herbaty), Kōdansha, Tokyō 2003.
Hori Shin, Oda seiken to Sakai – Imai Sōkyū o chūshin toshite (Władza Ody a Sakai przez 

pryzmat Imaia Sōkyū), w: „Hikaku Toshishi Kenkyū” (Badania nad porównawczą historią 
miast) 1987, t. 6, nr 2.

Ikegami Hiroko, Shokuhō seiken to Edo bakufu (Polityka Nobunagi i Hideyoshiego a sio-
gunat w Edo), w: Nihon no rekishi (Historia Japonii), t. 15, Kōdansha, Tōkyō 2002.

Imatani Akira, Muromachi no ōken (Władza królewska w okresie Muromachi), Chūō 
Kōronsha, Tōkyō 1990.



298 Bibliografi a

Imatani Akira, Nobunaga to tennō (Nobunaga a cesarz), Kōdansha, Tōkyō 2009.
Iskenderow Achmed, Toyotomi Hideyoshi, Państwowy Instytut Wydawniczy, Warszawa 1991.
Izumi Chōichi, Sakai – chūsei jiyū toshi (Sakai – wolne miasto średniowiecza), Kyōikusha, 

Tōkyō 1981.
Izumi Chōichi, Sakai to Hakata sengoku no gōshō (Wpływowi kupcy okresu wojen domo-

wych z Sakai i Hakaty), Sōgensha, Ōsaka 1976.
Japan: An Illustrated Encyclopedia, Kōdansha, Tokyo 1993 (edycja elektroniczna).
Kato Shuichi, Form, Style and Tradition: Refl ections on Japanese Art and Society, Berkeley 

1971.
Kokushi daijiten (Wielki słownik historii Japonii), Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1997 (edy-

cja elektroniczna).
Komonjo bunrei daijiten (Wielki słownik dokumentów z przykładami), red. Iwasawa Yoshi-

hiko, Kashiwa Shobō, Tōkyō 1980.
Kondo Dorinne, Th e Way of Tea: A Symbolic Analysis, „Man” 1985, New Series, t. 20, nr 2, 

s. 287–306.
Kordzińska-Nawrocka Iwona, Klasyczny język japoński, Wydawnictwa Uniwersytetu War-

szawskiego, Warszawa 2013.
Kordzińska-Nawrocka Iwona, Ulotny świat ukiyo – obraz kultury mieszczańskiej w twórczo-

ści Ihary Saikaku, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2010.
Kōzu Asao, Chanoyu no rekishi (Historia ceremonii herbaty), Kadokawa Gakugei Shuppan, 

Tōkyō 2009.
Kōzu Asao, Sen no Rikyū no „wabi” to wa nani ka (Czym jest „wabi” według Sena no Rikyū?), 

Kadokawa Gakugei Shuppan, Tōkyō 2005.
Kōzu Asao, Yamanoue Sōjiki nyūmon (Wprowadzenie do Zapisków Yamanouego Sōjiego), 

Kadokawa Shoten, Tōkyō 2007.
Kozyra Agnieszka, Mitologia japońska, Wydawnictwo Szkolne PWN, Warszawa–Bielsko-

-Biała 2011.
Kudō Seiya, Hideyoshi to Hakata no gōshō (Hideyoshi i bogaci kupcy z Hakaty), Kaichōsha, 

Fukuoka 1997.
Kujawińska-Courtney Krystyna, Wprowadzenie, w: Stephen Greenblatt, Poetyka kulturowa. 

Pisma wybrane, Wydawnictwo Universitas, Kraków 2006, s. V–LXXXII.
Kuramochi Shigehiro, Koe to kao no chūseishi (Głos i wyraz twarzy w historii średniowiecz-

nej), Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 2007.
Kuwata Tadachika, Ishida Mitsunari, Chūō Kōronsha, Tōkyō 2009.
Kuwata Tadachika, Sadō no rekishi (Historia drogi herbaty), Kōdansha, Tōkyō 1990.
Kuwata Tadachika, Yamanoue Sōjiki no kenkyū (Badania nad Zapiskami Yamanouego 

Sōjiego), Kawara Shoten, Kyōto 1973.
Kyō no komonjogaku  – chūsei (Dzisiejsza dyplomatyka  – średniowiecze), red. Minegishi 

Sumio, t. 3, Yūzankaku Shuppan, Tōkyō 2000.
Loewenberg Peter, Psychohistoryczne początki nazistowskiej młodej kohorty, w: Psyche i Klio. 

Historia w oczach psychohistoryków, red. i tłum. Tomasz Pawelec, Wydawnictwo UMCS, 
Lublin 2002, s. 227–235.

Ludvig Th eodore M., Th e Way of Tea: A Religio-Aesthetic Mode of Life, „History of Reli-
gions”, 1974, t. 14, nr 1, s. 28–50.

Mach Urszula, Kadzidło w drodze herbaty, w: Dziesięć wieków «Genji monogatari» w kul-
turze Japonii, red. Iwona Kordzińska-Nawrocka, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszaw-
skiego, Warszawa 2009, s. 271–286.



 Bibliografi a 299

Mach Urszula, Urasenke  – tradycja pewnego domu, w: Polska i Japonia. W 50. rocznicę 
wznowienia stosunków ofi cjalnych, red. Ewa Pałasz-Rutkowska, Wydawnictwa Uniwer-
sytetu Warszawskiego, Warszawa 2009, s. 297–326.

Matsuoka Hirokazu, Chanoyu to Chikuzen (Ceremonia herbaty a prowincja Chikuzen), 
Kaichōsha, Fukuoka 2010.

Melanowicz Mikołaj, Literatura japońska, t. 1, PWN, Warszawa 1994.
Mendyk Jacek, Toyotomi Hideyoshi (1537–1598), Wydawnictwo TRIO, Warszawa 2009.
Miyamoto Kenji, Kenchikuka Hideyoshi (Architekt Hideyoshi), Jinbun Shoin, Tōkyō 

2000.
Mulder W.Z., Hollanders in Hirado 1597–1641, Fibula-Van Dishoeck, Haarlem 1980.
Murai Yasuhiko, Rikyū to sono ichizoku (Rikyū i jego ród), Heibonsha, Tōkyō 1995.
Murai Yasuhiko, Sen no Rikyū, Kōdansha, Tōkyō 2010.
Nagashima Fukutarō, Chūsei bunkajin no kiroku – chakaiki no sekai (Zapiski średniowiecz-

nych ludzi kultury – świat dzienników herbacianych), Tankōsha, Kyōto 1972.
Naoki Kōjirō, Nara – kodaishi e no tabi (Nara – podróż do historii starożytnej), Iwanami 

Shinsho, Tōkyō 1992.
Nihon daihyakka zensho (Wielka encyklopedia japońska – Nipponica), Shōgakukan, Tōkyō 

2001 (edycja elektroniczna).
Nihon jinmei daijiten (Wielki japoński słownik biografi czny), Kōdansha, Tōkyō 2001 (edy-

cja elektroniczna).
Nihon kokugo daijiten (Wielki słownik języka japońskiego), Shōgakukan, Tōkyō 2002 (edy-

cja elektroniczna).
Nihon rekishi chimei taikei (Wielki słownik geografi i historycznej Japonii), Heibonsha, Tōkyō 

2004 (edycja elektroniczna).
Nihonshi jiten (Słownik historii Japonii), praca zbiorowa, Kadokawa Shoten, Tōkyō 1996.
Ōba Kōji, Chūsei Nihon saidai no bōeki toshi – Hakata iseki gun (Największe miasto han-

dlowe średniowiecznej Japonii – wykopaliska w Hakacie), Shinseisha, Tōkyō 2009.
Onkun hiki komonjo jiten (Słownik do odczytu dokumentów według czytań chińskich 

i japońskich), red. Hayashi Hideo, Kashiwa Shobō, Tōkyō 2004.
Owada Tetsuo, Hideyoshi no tenka tōitsu sensō (Wojna Hideyoshiego o zjednoczenie kraju), 

Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 2006.
Owada Tetsuo, Nobunaga no senryaku senjutsu (Strategia i taktyka Nobunagi), w: Oda 

Nobunaga no subete (Wszystko o Odzie Nobunadze), red. Okamoto Ryōichi, Shin Jinbutsu 
Ōraisha, Tōkyō 1987, s. 98–100.

Owada Tetsuo, Toyotomi Hideyoshi, Chūō Kōronsha, Tokyō 2007.
Pawelec Tomasz, Dzieje i nieświadomość. Założenia teoretyczne i praktyka badawcza psy-

chohistorii, Wydawnictwo Uniwersytetu Śląskiego, Katowice 2004.
Psyche i Klio. Historia w oczach psychohistoryków, red. i tłum. Tomasz Pawelec, Wydawnic-

two UMCS, Lublin 2002.
Ramseyer J. Mark, Th rift  and Diligence. House Codes of Tokugawa Merchant Families, 

„Monumenta Nipponica”, t. 34, nr 2, s. 209–230.
Rodak Paweł, Między zapisem a literaturą – dziennik polskiego pisarza w XX wieku, Wydaw-

nictwa Uniwersytetu Warszawskiego, Warszawa 2011.
Rurarz Joanna P., Historia Korei, Dialog, Warszawa 2009.
Sakai no rekishi (Historia Sakai), red. Asao Naohiro, Kadokawa Shoten, Tōkyō 1999.
Sasaki Gin’ya, Hauser William B., Sengoku Daimyo Rule and Commerce, w: Japan Before 

Tokugawa, red. John W. Hall, Princeton University Press, Princeton 1981, s. 125–148.



300 Bibliografi a

Sasaki Sanmi, Chado the Way of Tea: A Japanese Tea Master’s Almanac, tłum. Shaun McCabe, 
Iwasaki Satoko, Tuttle Publishing, Boston–Rutland–Tokyo 2002.

Sasayama Haruo, Nara no miyako – sono hikari to kage (Stolica Nara – jej blaski i cienie), 
Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1992.

Satō Hiroo, Kishōmon no seishinshi (Historia idei listów przysiężnych), Kōdansha, Tōkyō 
2006.

Satō Shin’ichi, Komonjogaku nyūmon (Wprowadzenie do dyplomatyki), Hōsei Daigaku 
Shuppan, Tōkyō 1997.

Sen Sōshitsu, O duchu herbaty, tłum. Anna Zalewska, Wydawnictwo Jeżeli P to Q, Poznań 
2007.

Shiryō o yomitoku  – chūsei monjo no nagare (Zrozumieć źródła  – dokumenty średnio-
wieczne), red. Kurushima Noriko, Gomi Fumihiko, Yamakawa Shuppansha, Tōkyō 2008.

Słownik języka polskiego PWN, http://sjp.pwn.pl/.
Sugimoto Katsuo, Sen no Rikyū to sono shūhen (Sen no Rikyū i jego otoczenie), Dankōsha, 

Kyōto 2000.
Sztompka Piotr, Socjologia, Wydawnictwo Znak, Kraków 2005.
Takemitsu Makoto, Kaigai bōeki kara yomu sengoku jidai (Okres wojen domowych z per-

spektywy handlu międzynarodowego), PHP Shinsho, Tōkyō 2004.
Takemitsu Makoto, Nihon chizu kara rekishi o yomu hōhō (Sposób czytania historii z map 

Japonii), t. 1–2, Kawade Shobō Shinsha, Tōkyō 2001.
Takemoto Chizu, Shokuhōki no chakai to seiji (Spotkania herbaciane a polityka w okresie 

władzy Nobunagi i Hideyoshiego), Shibunkaku Shuppan, Kyōto 2006.
Takemoto Hirofumi, Ōtomo Sōrin, Ōita Ken Kyōiku Iinkai, Ōita 1994.
Takeno Sōen, Rikyū no shi Takeno Jōō (Takeno Jōō  – mistrz Sena no Rikyū), Miyaobi 

Shuppansha, Kyōto 2010.
Takeno Yōko, Hakata – chōnin ga sodateta kokusai toshi (Hakata – międzynarodowe mia-

sto stworzone przez mieszczan), Iwanami Shoten, Tōkyō 2002.
Takeno Yōko, Hakata chōnin – eiga to keiei shuwan (Mieszczanie Hakaty – luksus i zdol-

ności zarządzania), Chūō Keizaisha, Tōkyō 1992.
Takeno Yōko, Hakata no gōshō (Wielcy kupcy z Hakaty), Ishobō, Fukuoka 1980.
Takeno Yōko, Hakata shōnin to sono jidai (Kupcy z Hakaty i ich czasy), Ishobō, Fukuoka 1990.
Takeno Yōko, Kamiya Sōtan, Nishi Nihon Shinbunsha, Fukuoka 1998.
Takeno Yōko, Shimai Sōshitsu yuigonsho no ichi kenkyū (Kilka słów na temat testamentu 

Shimai Sōshitsu), „Nihon Rekishi” (Historia Japonii) 1993, t. 1, nr 536.
Tamaki Taku, Deconstructing Japan’s Image of South Korea, Palgrave Macmillan, New York 

2010.
Tanaka Takeo, Shimai Sōshitsu, Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1986.
Tani Akira, Chajintachi no Nihon bunkashi (Historia kultury japońskiej z perspektywy ludzi 

herbaty), Kōdansha, Tōkyō 2009.
Tenka o miryō shita sukisha (Artyści, którzy oczarowali Japonię), PHP Kenkyūsho, Tōkyō 

2009.
Togami Hajime, Rikyū – hito, mono, kane (Rikyū – ludzie, rzeczy, pieniądze), Tōsui Shobō, 

Tōkyō 1998.
Tokunaga Shin’ichirō, Sakai rekishi sanpo (Historyczny spacer po Sakai), Sōgensha, Ōsaka 

1976.
Totman Conrad, Historia Japonii, tłum. Justyn Hunia, Wydawnictwo Uniwersytetu Jagiel-

lońskiego, Kraków 2009.



 Bibliografi a 301

Toyoda Takeshi, Chūsei no shōnin to kōtsū (Kupcy i transport w średniowieczu), Yoshikawa 
Kōbunkan, Tōkyō 1983.

Toyoda Takeshi, Hōken toshi (Miasta feudalne), Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 1983.
Trzeciak Przemysław, Powieki Bodhidarmy: sztuka herbaty dawnych Chin i Japonii, Pra-

cownia Wydawnicza Andrzej Zabrowarny, Zalesie Górne 2009.
Tsunoyama Sakae, Sakai  – umi no toshi bunmei (Sakai  – cywilizacja morskiego miasta), 

PHP Shinsho, Tōkyō 2000.
Tsutsui Hiroichi, Chajin to meiki (Ludzie herbaty i słynne utensylia), Shufu no Yūsha, Tōkyō 

1989.
Tsutsui Hiroichi, Rikyū hyakuwa (Sto opowieści o Rikyū), Tankōsha, Kyōto 1999.
Tubielewicz Jolanta, Historia Japonii, Zakład Narodowy im. Ossolińskich, Wrocław 1984.
Tubielewicz Jolanta, Słownik kultury Japonii, Wydawnictwa Szkolne i Pedagogiczne, War-

szawa 1996.
Turnbull Stephen, Samurajowie i sacrum, tłum. Justyn Hunia, Wydawnictwo Uniwersytetu 

Jagiellońskiego, Kraków 2012.
Udagawa Takehisa, Teppō denrai (Pojawienie się broni palnej), Chūō Kōron Shinsho, Tōkyō 

1991.
Varley Paul H., Japanese Culture, University of Hawai’i Press, Honolulu 2000.
Veenstra Jan R., Th e New Historicism of Stephen Greenblatt: On Poetics of Culture and the 

Interpretation of Shakespeare, „History and Th eory” 1995, t. 34, nr 3, Wiley, s. 174–198.
Veeser Harold A., Introduction, w: Th e New Historicism, Routledge, New York–London 

1989, s. IX–XVI.
Wakita Osamu, Hideyoshi no keizai kankaku (Zmysł ekonomiczny Hideyoshiego), Chūkō 

Shinsho, Tōkyō 1991.
Wakita Haruko, Hanley Susan B., Dimensions of Development: Cities in Fift eenth  – and 

Sixteenth  – Century Japan, w: Japan Before Tokugawa, red. John W. Hall, Princeton 
University Press, Princeton 1981, s. 295–326.

Watsky Andrew M., Commerce, Politics, and Tea. Th e Career of Imai Sōkyū, w: „Monumenta 
Nipponica” 1995, t. 50, nr 1, s. 47–65.

White Hayden, New Historicism: A Comment, w: Th e New Historicism, Routledge, New 
York–London 1989, s. 293–302.

White Hayden, Proza historyczna, red. Ewa Domańska, tłum. Rafał Borysławski i in., Wydaw-
nictwo Universitas, Kraków 2009.

Yabe Yoshiaki, Chajin Toyotomi Hideyoshi (Toyotomi Hideyoshi – człowiek herbaty), Kado-
kawa Shoten, Tōkyō 2002.

Yagawa Osamu, Sasaki Kazuki, Kawata Jun, Shin rekishishugi kara no tōsō (Ucieczka 
od nowego historycyzmu), Shōhakusha, Tōkyō 2001.

Yamada Kuniaki, Sengoku no komyunikēshon (Komunikacja w okresie wojen domowych), 
Yoshikawa Kōbunkan, Tōkyō 2002.

Yano Tamaki, Meibutsu chaire no monogatari (Opowieść o słynnych naczyniach na herbatę), 
Tankōsha, Kyōto 2008.

Yonehara Masayoshi, Sen no Rikyū, Tankōsha, Kyōto 1993.
Yonehara Masayoshi, Sengoku bushō to chanoyu (Wojownicy okresu wojen domowych 

a ceremonia herbaty), Tankōsha, Kyōto 1986.
Zalewska Anna, „Genji monogatari” a sadō, czyli droga herbaty, w: Dziesięć wieków „Genji 

monogatari” w kulturze Japonii, red. Iwona Kordzińska-Nawrocka, Wydawnictwa Uni-
wersytetu Warszawskiego, Warszawa 2009, s. 255–270.



302 Bibliografi a

Zalewska Anna, Jak być chajinem. Pouczenia zawarte w „Jōō montei e no hatto”, czyli „Wska-
zaniach Jōō dla uczniów”, w: Polska i Japonia. W 50. rocznicę wznowienia stosunków 
ofi cjalnych, red. Ewa Pałasz-Rutkowska, Wydawnictwa Uniwersytetu Warszawskiego, 
Warszawa 2009, s. 277–296.

Żeromska Estera, Maska na japońskiej scenie, Wydawnictwo TRIO, Warszawa 2003.



Spis ilustracji

Ilustracje
 1. Pomnik Ōtomo Sōrina w mieście Ōita
  (Wikimedia Commons, 大分帰省中 / Ōita kiseichū [CC 3.0, po retuszu])  .  .  .  .   50
 2.  Sznury z nawleczonymi miedzianymi monetami (monme), po 100 na każdym z nich

(Wikimedia Commons, World Imaging [CC 3.0])  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   95
 3.  Ceramiczny pojemnik na zimną wodę (mizusashi) w formie drewnianego 

wiaderka, ceramika Tanba, Japonia, lata 1573–1615
  (https://collections.lacma.org/node/214959, domena publiczna) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 114
 4.  Czarka Tettsui (Żelazny Młot), ceramika Seto, Japonia, koniec XVI w.
  (https://www.metmuseum.org/art/collection/search/53001, domena publiczna) .  . 125
 5.  Kaligrafi a tuszowa (znak ryū – smok), autorstwa Kitamukiego Unchiku 

(1623–1703),  Japonia
  (https://collections.lacma.org/node/2263491, domena publiczna)  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 135
 6.  Pojemnik na herbatę typu katatsuki, Japonia, początek XVI w.
  (https://www.metmuseum.org/art/collection/search/63121, domena publiczna) .  . 141
 7.  Pojemnik na zimną wodę typu onioke, ceramika Shigaraki, Japonia, około XVI w.
  (https://www.metmuseum.org/art/collection/search/670994, domena publiczna)  . 177
 8.  Czarka herbaciana, Korea, pierwsza połowa XVI w.
  (https://www.metmuseum.org/art/collection/search/39571, domena publiczna) .  . 182
 9.  Puzderko inrō z okrągłym brelokiem ojime, Japonia XVI–XVII w.
  (https://collections.lacma.org/node/190094, domena publiczna) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 200
 10. Wazon na kwiaty, ceramika Iga, Japonia, 1573–1615
  (https://collections.lacma.org/node/220045, domena publiczna) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 272

Mapy
 1. Japonia pod koniec XVI w.
  (https://d-maps.com/carte.php?num_car=447&lang=en [po modyfi kacji]) .  .  .  .  . 293
 2. Prowincje Japonii pod koniec XVI w.
  (Wikimedia Commons, Ash_Crow [CC 2.5, 3.0, po modyfi kacji])  .  .  .  .  .  .  .  .  . 294

Rysunek
Układ pawilonów dla gości podczas wielkiego spotkania w Kitano  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  . 172



1

* Indeks obejmuje osoby, terminy japońskie, terminy geografi czne i wybrane terminy 
rzeczowe. Nazwy koreańskie podano w zapisie znakami chińskimi (hancha).

Indeks*

Skróty
adm. – administracja
architekt. – architektura
budd. – buddyzm, buddyjski
ces. – cesarz, cesarski
chiń. – chiński
feud. – feudalny
gub. – gubernator prowincji

herb. – herbata
hist. – historyczny
honoryfi k. – honoryfi katywny
jap. – japoński
jedn. – jednostka
kor. – koreański
wojsk. – wojskowy

Abe no Nakamaro  (698–770)   
137

Abiko  (wieś)   53, 245
Abikoya  (ród)   58
Aburaya Jōtaku    87
Aburaya Jōyū  (?–1579)   183
Afryka   160
Aguchi Jinja  (chram shintō)   57, 

59–60, 77, 82
Ajnowie   43
Akai Naomasa  zob. Ogino Naomasa
Akaneya  (ród)   93
Akaneya Sōsa    87, 165
Akaneya Tarōuemon    84, 

109
Akechi Mitsuhide  (1528?–1582)   

64–65, 111, 140, 190–191, 216
Aki  (prowincja)   231, 256
Akizuki Sōen  zob. Akizuki Tanezane

Akizuki Tanezane  (1545–1596)
184, 186–188, 250–251, 261, 266, 277, 291

Amagasaki  (miasto)   54
Amenokoyane  (bóstwo shintō) 73
Amida  (budda)   102
Amino Yoshihiko    26
ankokuji  (świątynia spokoju w pro-

wincji)   101
Ankokuji Ekei  (?–1600)   224
Anotsu  (zamek)   277
Aoyagi Masaru    59
Araki Dōkun  zob. Araki Murashige
Araki Murashige  (1535–1586)

140, 181, 264
araregama  (typ kociołka)   179
Arima  (miejscowość)   275
arystokracja   34–35, 38, 40–42, 51–53, 55, 57, 

61, 72–73, 79, 101, 105–106, 119–120, 124, 
188–189, 193, 256–257, 271, 281



 Indeks 305

Asai  (ród)   64
Asao Naohiro    26
Asayama Nichijō  (?–1577)   216, 

228
ashigaru  (żołnierz pieszy)   88
Ashikaga  (miasto)   103
Ashikaga  (ród)   43, 45, 56, 58, 62, 

87, 101, 113, 175, 188, 192, 194–195, 237, 
242–243, 288

Ashikaga Gakkō  (Szkoła w Ashi-
kadze)   103

Ashikaga Mitsukane  (1378–1409)
56

Ashikaga Motouji  (1340–1367)
222

Ashikaga Takauji  (1305–1358)   43, 
55, 78, 101, 222

Ashikaga Ujimitsu  (1359–1398)   
222

Ashikaga Yoshiaki  (1537–1597)
63–64, 216, 221–223, 269, 282–283

Ashikaga Yoshihide  (1538–1568)
62

Ashikaga Yoshihisa  (1465–1489)
79

Ashikaga Yoshimasa  (1436–1490)   
78–79, 101–102, 119, 121, 128, 142, 175, 
189, 192

Ashikaga Yoshimitsu  (1358–1408)   
56, 101–102, 175

Ashikaga Yoshimochi  (1386–1428)   
175

Ashikaga Yoshinori  (1394–1441)   
175

Ashikaga Yoshiteru  (1536–1565)   
62

Atagi Jintarō  zob. Atagi Nobu-
yasu

Atagi Nobuyasu    215–216
Atago  zob. Atagoyama
Atagoyama  (góra)   103, 163
Awa  (prowincja)   57, 203, 215–216
awabi  (ślimak morski)   253
Awaji  (prowincja) zob. Awaji (wyspa)
Awaji  (wyspa)   58, 203, 215–216
Awaya  (ród)   58
Awaya Sadayuki    218

Azja   31–39, 41, 44–47, 49, 54, 60, 63, 66, 
69–70, 74–76, 82–83, 85, 88, 101, 109, 112, 
119–121, 124, 170, 175, 178, 189, 194, 203, 
209, 215, 234, 237

Azuchi  (zamek)   64–65, 131, 190, 
227, 236

Azuchi–Momoyama  (okres 
hist.)   71

Azuki  (Fasola Azuki, słynny kociołek)   
133

Baekje  (państwo kor.)   38
Bandai  (wieś)   231
Beniya  (ród)   87
Beniya Sōyō    87, 111, 184
Bessho Shigemune  (?–1591)   245
Bingo  (prowincja)   265–266, 284
Bitchū  (prowincja)   65
Bitchūya  (ród)   58
Biwa  (jezioro)   37, 64
Bizen  (prowincja) 68, 141, 215, 277
Bodart, Beatrice M.   135
Bōkan    163–165
bokuseki  (rodzaj kaligrafi i)   115
Bonten  (bóstwo budd.)   207
Brannigan, John   23
broń palna   60, 64, 86, 105
bu  (jedn. miary długości, ok. 0,303 cm)   

91, 98, 272
Budai  (?–916)   137
Budda   97, 145
buddyzm   37, 45, 57–58, 75, 91, 100, 102, 

112, 146–147, 152–153, 207
świątynie   15, 31, 35–37, 40, 44, 47, 52–53, 

55–57, 59–60, 65, 74, 77, 79–80, 82, 
86–87, 98, 100–105, 112, 116, 124, 127, 
131, 136, 152, 159, 181–184, 189, 193, 
221, 231, 244, 258, 264, 268, 283

zen   44, 47, 49, 57, 60, 69, 77, 87–88, 96, 
100–104, 107, 120–121, 124, 126–127, 
147, 194, 255

bugyō  (zarządca wojskowy)   45, 68
Bun’ei, Kōan no eki  
 zob. inwazje mongolskie
Bungo  (prowincja)   48
Bungo Funai  (zamek)   204, 255, 

279



306 Indeks

bunrin  zob. chaire bunrin
Bunrin Nasubi ( akłażanowate 

Jabłko, słynny pojemnik na herb.)   141, 
144, 186

Bunroku, Keichō no eki  
 zob. inwazja na Koreę
Burke, Peter   160
Busan  (miasto kor.)   83, 209, 240
bushi  (wojownicy)   281 i in.
bushidan  (organizacja wojskowa)   42
Buzen  (prowincja)   48–49, 76
byli cesarze jap. zob. in

cesarze chiń.   33
cesarze jap.   34–35, 38–39, 42–43, 45, 51–53, 

55, 61, 63, 78, 135, 159–160, 167, 189, 
239, 269, 271

chadō  zob. sadō  (droga herbaty)
chaire  (naczynia na sproszkowaną 

herb.)   113, 115, 182, 190, 272, 274 
 bunrin  (jabłkowate)   141, 144, 186 

katatsuki  (kanciaste)   115, 141, 143, 184
nasubi ( akłażanowate)   115, 125, 

137, 141, 144, 176, 182
chajin  (miłośnik ceremonii herb.)   25, 

57, 109, 114–115, 128–133, 135–140, 142, 
144–148, 151–157, 159, 161–163, 165–166, 
168–172, 174, 176, 178–181, 184–185, 
192–194, 203, 220, 228, 237, 241, 246, 
249, 254, 286, 291–292

chakai  (spotkanie herbaciane)   10, 
13–15, 20–21, 57, 87, 103–105, 109–113, 
115–124, 126–127, 129–131, 133, 135, 
138–143, 146–159, 161–173, 181, 184, 187, 
190–195, 198, 202–205, 207–209, 223–224, 
226–230, 234, 237–238, 240, 247, 250, 
254–256, 258, 268–269, 271, 273–275, 277, 
279–280, 289, 292

chakaiki  (dziennik herbaciany)   7, 
9–10, 13–15, 17, 20–21, 26, 64, 85–86, 90, 
102, 104, 110–112, 115–119, 122–123, 127, 
129–131, 137–138, 142–143, 145, 154–158, 
162–163, 165, 171, 183, 191, 195–196, 
198, 202–203, 208, 223–224, 226–229, 254, 
268–269, 271, 273–276, 278–279, 292 

chanoyu  (ceremonia herbaty)   7–10, 
14–17, 19, 22, 25, 27–28, 57, 61, 77, 79, 

82, 85–86, 99, 101–102, 107–151, 153–159, 
161–162, 165, 168–171, 173–176, 178, 
180–181, 183, 188–190, 193–196, 198, 
202–203, 206, 209, 213, 219–220, 222, 
227, 237, 253, 268, 270–271, 286, 289–290, 
292

chashaku  (bambusowa łyżeczka do 
herb.)   115, 117, 183

chawan  (czarka herbaciana)   112–115, 
125, 137, 141–142, 154, 169, 176, 182, 184, 
190, 203, 209, 272, 274

Chidori  (Siewka, słynny pojemnik na 
trociczki)   131, 179

chigyō  (własność ziemska)   242, 246
Chikugo  (prowincja)   32, 34, 220, 

241, 265
Chikuryōan  zob. Inagaki Kyūsō
Chikushino  (miasto)   32
Chikuzen  (prowincja)   32, 34, 48–49, 

68, 73, 76, 105, 109, 166, 186, 197, 202, 
220, 233–234, 240–241, 255, 257, 276

Chiny   10, 15, 20, 29, 31, 33–36, 38–40, 
44–49, 57, 60–63, 67, 69, 75–76, 82–83, 
88, 101–102, 106, 108–109, 119–121, 137, 
141–142, 146, 165, 170, 174–176, 179, 182, 
192, 211, 221, 225, 235, 240, 247, 253, 
277, 288–289

Chinzei tandai  (delegatura do 
obrony Zachodu)   44–45 

Chiriku  zob. Chirikugū
Chirikugū  (chram shintō)   206
chłopi   10–11, 59, 62, 88, 150, 160–161, 169, 

241, 244, 262, 264–265, 284
chō  (jedn. miary powierzchni, ok. 0,992 

ha)   220, 240
chō  (kwartał) zob. machi
chōdai  (zarządca w adm. miejskiej)   87
chōnin  (mieszczanie)   169, 281 
chōrenga  (jap. długa pieśń wiązana)   

120
chrześcijaństwo   50, 94, 97, 107
Chūgoku  (region)   190
chūnagon  (wysoki doradca w Wiel-

kiej Radzie Stanu)   218
Chūnagon  zob. Kobayakawa Hideaki 
Chungcheong-do  (prowincja kor.)   

240



 Indeks 307

Cieśnina Cuszimska    32
cieśnina Kanmon  1–32, 36, 48   
cieśnina Kitan    37
Cieśnina Koreańska    47
Cuszima  (wyspa)   31–32, 47, 84, 157, 

200, 207–208, 214, 235, 238, 241

Daianji  (świątynia budd.)   103
Daidōan  (świątynia budd.)   104
daijō daijin  zob. dajō daijin
Daikakuji  (linia ces.) 45, 52–53
daikan  (przedstawiciel, zarządca)   45, 

49, 64
Daimonjiya  (ród)   127
Daimonjiya Eisei  03, 182
daimyō  (pan feudalny)   18, 43–44, 62, 

69, 94, 107, 116, 122, 134, 149–150, 158, 
166, 168, 185, 197–199, 201–202, 208, 217, 
219, 222–223, 231, 234, 239, 249–250, 
252–261, 266–270, 273–274, 279–281, 
285–286, 289, 291–292

Daisen’in  (świątynia budd.)   86, 103
daisu  (stolik, przenośna półka)   114, 

120, 125, 142
Daitokuji  (linia ces.)   52
Daitokuji  (świątynia budd.)   57, 77, 

86, 102–104, 110, 124, 163
dajō daijin  (wielki minister stanu)   

35, 42, 65–66, 221
Date Masamune  (1567–1636)   158
Dazaifu  (miasto)   33–35, 44, 48, 

70
Dazaifu Kōrokan  zob. 

Kōrokan
Dewa  (prowincja)   80
dōbōshū  (kompanioni artystyczni)   

78–79, 101–119, 136, 157–158, 188, 199, 
234, 277

Dolna Stolica (część Kioto)   87, 102–103, 124
dono  (pan)   165, 222, 259, 269
Dōyū    93–94, 97–98
Dwór Północny i Południowy 
 zob. nanbokuchō

Echigo  (prowincja)   235, 277–278
Echigodani  (zamek)   277
Echizen  (prowincja)   103

Edo  (okres hist.)   31, 50, 71–72, 
74, 81, 89, 100, 114, 146, 197, 217, 235, 
246, 292

Edo  (siogunat)   50, 68, 221, 224, 
292

egōshū  (rada miejska Sakai)   59, 61, 
63, 69, 77, 84–87, 107, 109, 118, 143, 156, 
217, 237, 242

„Eijumaru”    83
Eiroku  (era; 1558–1570)   255
Eisai  (1141–1215)   44, 57, 100
Eisuke    84
Emura, człowiek herb.    183
Enatsu  (miejscowość)   37
engoku  (dalekie prowincje)   170
Enza  (Okrągła Mata, słynny pojemnik 

na herb.)   133
Etchū  (prowincja)   231
Europa 17, 24, 27, 60, 72, 141, 152, 160, 

253
Europejczycy   60, 62, 76, 108, 126, 225

Francisco de Javier zob. Franciszek Ksawery
Franciszek Ksawery (1506–1552)   50, 61
Frois, Luis (1532–1597)   109
Fuchū  (miasto w prowincji Izumi)   

51, 55
Fuchū  (miasto w prowincji Kai)   64
Fuji  (wieś)   220
Fuji  (Wisteria, słynny pojemnik na herb.)   

182
Fuji  (ród) zob. także Shimai (ród)   

73–74
Fuji Shigechika    73
Fuji Shigemasa    73
Fuji Shigemura    74
Fuji Shigetoyo    74
Fuji Shigeyoshi    73
Fujita Sōri    124
Fujiwara  (ród)   35, 73, 257
Fujiwara Fuhito  (659–720)   72
Fujiwara Fusasaki  (681–737)   

72–73
Fujiwara no Kamatari  (614–669)   

72–73, 79
Fujiwara Sadayori  (995–1045) 41
Fujiwara Shigenori    72–73



308 Indeks

Fujiwara Tadazane  (1078– 1162)   
35

Fujiwara Teika  (1162–1241)   120
Fukuchiin  (świątynia budd.)   80
Fukuoka  (domena feud.)   68, 202
Fukuoka  (miasto)   32–33, 68, 74, 202, 

235
Fukuoka  (zamek)   34, 68, 90
Funako ( arynarze, słynny obraz)   

137, 142
furo  (balia do kąpieli)   210
Furuta Oribe  (1544–1615)   134, 

145, 203
Fushimi  (zamek)   157–158, 229, 238, 

278
Fuwa  (słynne naczynie na trociczki)   

142

Gamō Ujisato  (1556–1595) 134
Gangwon-do  (prowincja kor.) 240
gege no cha  (herbata gminu)   120
Geiami  (1431–1485)   119
gekokujō  (obalanie panów przez 

wasali)   43, 149
gen  (jednostka adm.)   40
genealogie zob. keizu 
Genji  zob. Minamoto (ród)
Genna  (era; 1615–1624)   257–258
genpuku  (ceremonia wejścia w wiek 

męski)   208
genshi  (istota ceremonii herb.)   145
Gifu  (miasto)   125
Gifu  (zamek)   63, 188, 228, 232, 236, 

245, 252, 265, 275
Gimhae  (miasto kor.)   209
ginsu  (pieniądze)   13
Goa   61
Godaigo, ces.  (1288–1339)   43, 

45, 52, 55
Goguryeo  (państwo kor.)   38
gohō  (list od osoby dostojnej)   205
Gohorikawa, ces.  (1212–1234)   

52
Gokanoshō  (majątek ziemski)   52–53, 

86, 242–245, 262–265
gokenin  (bezpośredni wasal sioguna)   

45

Gokinai  zob. Kinai
goryōsho  (specjalny majątek własno-

ściowy)   245
gōshi  (pojemnik na wodę)   137 
Goshirakawa, ces.  (1127–1192)   

42, 52
goshomaru  (typ ceramiki)   209
goshuin  zob. goshuinjō
goshuinjō  (ofi cjalny list z czerwoną 

pieczęcią)   66, 183, 224–225, 244, 270
gōsu  zob. gōshi
Gotakakurain  (1179–1223)   52
Gotoba, ces.  (1180–1239)   43, 

51–52
goyō  (przywileje handlowe)   69, 75, 80, 

197, 212, 219–220, 239, 242–244, 247–248, 
262, 264, 266, 282–283, 285, 289–291

goyō shōnin  (uprzywilejowani 
kupcy)   197, 249, 252

gozan  (5 głównych świątyń zen) 101
Górna Stolica (część Kioto)   87, 103, 127, 182
Greenblatt, Stephen   7, 21–23, 160, 174, 

178, 290
Guangwu, ces. chiń.  (6 p.n.e.–57 n.e.)   

33
gunbai ōgi  (wachlarz bojowy)   226, 

279–280
Gusokuya Ryūan    165
Gyeonggi-do  (prowincja kor.)   83, 

240
Gyeongsang-do 尙  (prowincja kor.)   240
gyōbunoshō  (tytuł urzędniczy 

w Resorcie Sprawiedliwości)   278
Gyofu (Rybak, słynny obraz)   137

Hachiman  (bóstwo shintō) 74, 206–207
Hachiman  (miasto)   74
Hachimangū  (chram shintō)   55, 74
Haitosuke    165
hakama  (szerokie spodnie)   211, 273
Hakata Bunrin  (Jabłko z Hakaty) 
 zob. Bunrin Nasubi
Hakata gōshu  (chiń. kupcy z Ha -

katy)   35
Hakata nerizake  zob. shironeri
Hakata ori  (rodzaj tkaniny jedwab-

nej)   211



 Indeks 309

Hakata  (miasto)   7–10, 15, 18, 20, 
25–27, 31–36, 39, 42, 44–51, 61–62, 
67–71, 73–77, 79, 83–84, 86, 88–91, 93–94, 
103–112, 117, 119, 122, 140, 143–144, 
155–156, 158, 163, 166, 168, 171, 185–187, 
196–200, 203–205, 208, 210–213, 216–220, 
222, 225–231, 233–240, 247–248, 250, 252, 
255, 257–258, 267–268, 271, 274–275, 277, 
280–282, 285, 288, 290, 292

Hakataya  (ród)   58
Hakkaku  (Ośmiokąt, słynny kociołek)   

191
Hakozaki  (miejscowość)   36, 67, 74, 

206, 229, 256, 270, 273
Hakozakigū  (chram shintō)   74, 206, 

270
Hamgyong-do  (prowincja kor.)   240
Han  (dynastia chiń.)   33
hanaire  (wazon na kwiaty)   115, 132, 

137, 142, 167, 183, 272–273
Hanawa Sōya    228
Hanzei, ces.  (ces. 406–410)   38
Harada Kashin[?]    210
Harima  (prowincja) 157, 245
Hariya  (ród)   127
Hariya Sōwa    111
Hasegawa Sōnin  (1539–1606)   

246 
Hashiba, gub. Nagato    278
Hashidate  (słynne naczynie na herb.)   

132
Hata  (wieś)   244
Hata Sōha  (1550–1608)   134
Hatai  zob. Sō Yoshitoshi
Hatakeyama  (ród)   42, 251
Hatakeyama Takamasa  (1527–

1576)   216, 259
Hatsuhana  (Młode Kwiaty, słynny 

pojemnik na herb.)   182, 185
Heian  (okres hist.)   31, 37, 41, 43, 

45, 51–53, 221
Heiji no ran  zob. zamieszki ery 

Heiji
Heike  zob. Taira (ród)
Heishi  zob. Taira (ród)
Hibiya  (ród)   61
Hidaka Sōreki    240

hidensho  (zapiski przekazywane 
w tajemnicy)   116

Hideyoshi  zob. Toyotomi Hideyoshi
Higashiyama bunka  (kultura Higa-

shiyamy)   119–120, 175
Higashiyama gomotsu  
 zob. Higashiyama bunka
Higo  (prowincja)   168, 205, 231
hijiri  (wędrowny mnich)   102
hikan  (sługa)   264
Hikishō  (majątek ziemski)   52
Hira  (Płaski, słynny kociołek)   191
Hirado  (miasto)   94, 199–200, 208, 

253, 258
Hirado  (wyspa)   84, 94
Hirakumo  (Płaski Pająk, słynny 

kociołek)   179–180
Hirano  zob. Hiranogō
Hiranogō  (miasto)   31
hishaku  (czerpak do wody)   112, 203
Hishiki  (ród)   53
Hizen  (prowincja)   220, 240, 277 
Hōgensai    78
Hōgen no ran  
 zob. zamieszki ery Hōgen
hōgō  (imię mnicha budd.)   100
Hōin Gobō  (tytuł budd.)   140
Hōjō  (ród z okresu Kamakura)   43, 

52, 100
Hōjō  (ród z okresu sengoku) 66, 68
hokke  (północna linia rodu Fujiwara)   

73
hokke  (szkoła budd.)   57
Honda Masazumi  (1565–1637)   

235–236
Honganji  (świątynia budd.)   184
Honjūbō    163
Honnōji  (świątynia budd.)   65, 181, 

193, 221, 268
Honsiu  (wyspa)   31, 37, 48, 56, 179, 190
Hōōji  (świątynia budd.)   183
Hori Hidemasa  (1553–1590)   177
Hori Kanmotsu  zob. Hori Naomasa
Hori Kyūtarō  zob. Hori Hidemasa
Hori Naomasa  (1547–1608)   277
Hori Shin    26
hōsatsu  (list od osoby dostojnej)   205



310 Indeks

Hōshin Myōju  (?–1577)   130
Hosokawa  (ród)   43, 56, 58, 85
Hosokawa Fujitaka  (1534–1610)   

215
Hosokawa Harumoto  (1514–1563)   

58
Hosokawa Katsumoto  (1430–1473)   

78–79
Hosokawa Tadaoki  (1563–1646)   

134
Hosokawa Takakuni  (1484–1531)   

58
Hosokawa Yūsai  
 zob. Hosokawa Fujitaka
Hotei  zob. Budai
Hwanghae-do  (prowincja kor.)   240
hyakushō  zob. chłopi
hyōbu taifu  (tytuł urzędniczy 

w Re  sorcie ds. Wojsk.)   156
Hyōbushō  (Resort ds. Wojskowych)   

156
Hyōgo  (miasto)   36, 47, 54, 83, 103 
Hyōinsai Sōzen    270

ichigo ichie  (jedyne spotkanie 
w życiu)   126, 132

ichijiku  zob. kakemono
ichinomiya  (główny chram shintō 

w pro  wincji)   40
Ichiō  zob. Sō Yoshishige
ido  (typ kor. czarek do herb.)   274
Ieyasu  zob. Tokugawa Ieyasu
Iga  (ceramika)   272
Iga  (prowincja)   232, 240
igayaki  zob. Iga (ceramika)
Igen, zarządca    283
igonsho  zob. ikun
Ihara Saikaku  (1642–1693)   27, 100
Iida  (ród)   49
Iikawa Nobukata    243
Ijitsu, gub. Mimasaki    201, 245
ikebana  (sztuka układania kwiatów)   

101, 115
Ikebe Saburōbei    199
Ikebe Sōgen    185, 197, 201
Ikeda Katsumasa  (?–1578?)   232, 

244, 251, 264–266

Ikegami Jokei    183
Ikenaga  (ród)   61
Ikenobō Senkei    101
Iki  (wyspa)   84, 240
Ikkyū Sōjun  (1391–1481)   57
Ikoma  (góry)   37
Ikoma Jinshirō    233
ikun  (testament)   89
Ikuno Ginzan  (kopalnia)   76, 246
Ima’ichi  (kwartał w Sakai)   79
Imagawa  (ród)   63
Imagawa Ryōshun  (1326–?)   46
Imagawa Yoshimoto  (1519–1560)   

63, 68
Imahama  (miasto)   208
Imai  (ród)   16, 71, 80–81, 83–84
Imai  (zamek)   80
Imai Hidemitsu    80
Imai Hikoemon  zob. Imai 

Sōkyū
Imai Nobutsune    80
Imai Shichirōbei    80
Imai Sōkei  zob. Imai Hidemitsu
Imai Sōkun  (1552–1627)   80, 134
Imai Sōkyū  (1520–1593)   10, 12, 

15, 17, 19, 21, 25, 64, 80–82, 84–87, 100, 
105–106, 124, 127–131, 133–134, 136–140, 
142–144, 154–159, 168, 171–173, 176, 182, 
184, 191, 193, 197–198, 200–201, 212–216, 
220, 223, 226–228, 231–233, 236–237, 239–
240, 242–248, 251–252, 254, 259–269, 271, 
274, 282–286, 289, 291–292

imayaki  (ceramika z XVI/XVII w.)   
176

Imazaki  (miejscowość)   36
imogashira  (typ naczynia na zimną 

wodę)   141, 179, 274
in  (były cesarz)   34, 42, 51–52
Inagaki Kyūsō  (1770–1819)   138–

139
Inoue Jōetsu    112, 212
Inoue Mataemon    205
Inoue Yukifusa  (1554–1634)   253
inrō  (puzderko na leki)   200–201, 255
insei  (rządy byłych cesarzy)   34
inwazja na Koreę   66–67, 70, 207, 209, 229, 

234, 237–240, 290



 Indeks 311

inwazje mongolskie   44–45, 67
Ippen  (1239–1289)   102
Ise  (zamek) zob. Anotsu
ishi  (kamień ozdobny)   114, 179
Ishida Mitsunari  (1560–1600)   19, 

68, 105, 111, 118, 122, 134, 143, 158, 168, 
218, 225, 231, 233–236, 239, 241, 256, 278

Ishiyama Honganji  (świątynia 
budd.)   59, 136

Isshiki  (ród)   45
Isshiki Fujinaga  (?–1596)   215–216
Itabeoka Kōsetsusai  
 zob. Okano Tsugunari
Itami  (majątek ziemski)   251
Itami Chikaoki  (?–1574)   232, 251, 

262, 264, 266, 291
Itazuke  (wykopalisko)   32
Ito  (państwo)   33
Itō  (ród)   47
Itoshima  (powiat)   45
Itsukushima  (wyspa)   36, 46, 61, 69
Itsukushima Jinja  (chram shintō)   

46, 60, 69
Iwami  (prowincja)   75
Iwami Ginzan  (kopalnia)   75–77
Iwanari Tomomichi  (?–1573)   58
Iwashimizu Hachimangū  

(chram shintō)   74
Iwayadera  (świątynia budd.)   116
Izumi  (góry)   40
Izumi  (prowincja)   31, 40, 51–56, 

58, 88
Izumi Chōichi    8, 26
Izumiya  (ród)   59, 82
Izumo  (prowincja)   116

jaku  (spokój w fi lozofi i drogi herb.)   145–
148, 150, 194, 290

Jawa   48
jedwab   53, 58, 137, 167, 210–211, 225, 270
Jeolla-do  (prowincja kor.)   240
Jeong Mong-ju  (1337–1392)   46
jezuici zob. misjonarze
jibunoshō  (tytuł urzędniczy 

w Re  sorcie ds. Cywilnych)   218
Jibunoshō  zob. Ishida Mitsunari
Jibushō  (Resort ds. Cywilnych)   218

jigeuke  (ryczałt podatkowy)   60
jikaiki  (typ dziennika herbacianego)   

142
Jimyōin  (linia ces.)   45, 53
Jingū  (legendarna cesarzowa) 239
jishisen  (podatek od ziemi)   244
Jishō-Juei no ran  
 zob. wojna Genpei
jishū  (szkoła budd.)   102
jō   in. znaki (tytuł sprawowania funkcji 

adm.)   72–73, 208, 232, 252, 263, 265
Jōan    112
jōdoshū  (szkoła budd.)   96
Jōetsu  zob. Inoue Jōetsu
jōi  (opinia suwerena)   269
Jōkyū no ran  zob. zamieszki ery 

Jōkyū
Jōmon  (okres prehist.)   32
Jōō  zob. Takeno Jōō
Jōō Bunrin  (Jabłko Jōō, słynny 

pojemnik na herb.)   141
Jōō Imogashira  (Ziemniak Jōō, 

słynny pojemnik na wodę)   179
Jōō Koarare  (słynny kociołek) 179
Jōō Nasubi  (Bakłażan Jōō, słynny 

pojemnik na herb.)   137, 176
Jōrin  (Czysty Las, słynne naczynie na 

herb.)   137, 141
jōshi  (posłańcy)   18, 140, 185–186, 198, 

211, 215, 230, 233, 241, 243, 250, 265–266, 
269–270, 283–284

Jōtenji  (świątynia budd.)   44
jōtō  (zadania zlecone przez władze)   269
Jū Sōho    159
Jukōin    134
Jurakudai  (pałac)   65, 167, 172, 229 
Jurakutei  zob. Jurakudai
Jūshiya Sōgo  (?–1552)   124, 127

Kaburanashi  (słynny wazon)   142, 183
Kaburi  (wieś)   103
Kaga  (prowincja)   273
Kagamiyama  (zamek)   220
Kageyu[?] Dōze    191
Kai  (kwartał w Sakai)   244
Kai  (prowincja)   64, 80, 85
Kaieji  (świątynia budd.)   15



312 Indeks

Kajishima  zob. Kajishima Tonda
Kajishima Tonda  (majątek ziem-

ski)   252, 262–264, 283
kakemono  (zwój do zawieszania)   115
kakun  (zbiór zasad rodowych)   88–89
kama  (kociołek)   112, 114–115, 133, 138, 

140, 169, 179–180, 183, 191, 272, 274
Kamakura  (miasto)   36, 43, 56, 100–

101, 222
Kamakura  (okres hist.)   36, 43, 

45, 51–53, 70, 221, 242
Kamakura  (siogunat)   8, 36, 43–45, 

52, 78, 100, 222
Kamakura fu  (delegatura siogunatu 

Muromachi w Kantō)   222
Kamakura kubō  (przedstawiciel 

siogunatu Muromachi w Kantō)   56, 
221–222

kami  (tytuł cywilnego gub. prowincji)   
80, 250

kami   in. znaki   (tytuł sprawowania 
funkcji adm.)   72

Kamigyō  zob. Górna Stolica
Kamiya  (ród)   18, 71, 74–76, 80, 83, 

106, 200, 258
Kamiya Eifu    75
Kamiya Jutei    75–76, 98
Kamiya Kazue    75–76
Kamiya Kikiku    76
Kamiya Shinkurō    75
Kamiya Sōsetsu    76
Kamiya Sōtan  (1553–1635)   10, 

15, 19–20, 25, 76, 90, 99–100, 102–105, 
107, 110–112, 117, 119, 122–123, 137, 
143–145, 155–156, 158, 161, 163–168, 171–
172, 187–188, 194, 197–199, 202, 204–205, 
217–219, 224–226, 228–231, 234–238, 255, 
269, 271–279, 282, 289, 292

Kamiya Tokuzaemon  
 zob. Shimai Nobuyoshi
kan  zob. kanme
Kan’ami  (1333–1384)   102
Kan’ei  (era; 1624–1644)   258
kanał Kii    37, 60
Kanataya  (ród)   58
Kanbara  (ród) zob. Kamiya (ród)
kanbun  (klasyczny język chiński)   20

kanclerz zob. Toyotomi Hideyoshi
kanme  (jedn. obliczeniowa gotówki 

i  masy, ok. 3,75 kg)   63–64, 82–84, 86, 
93, 185, 212–213, 244

kanmon  zob. kanme
kanpaku  (kanclerz) 
 zob. Toyotomi Hideyoshi
Kanroji Tsunemoto    63
Kantō  (region)   33, 43, 56, 68, 222, 

277–278
Kanzaki  (miejscowość)   54
karamono shumi  (chiń. hobby) 
 zob. chanoyu
karamono tsukai  (delegat ds. towa-

rów chiń.)   34
Karatsu  (miejscowość)   32, 67, 76, 

103, 220
Kari ( zikie gęsi, słynny obraz)   183
Kasuga Taisha  (chram shintō)   

52, 54
Kasugayama  (zamek)   277
kataginu  (typ kimona)   273
katanagari  (konfi skaty mieczy)   66
katastry ziemskie   66, 106, 233
katatsuki  zob. chaire katatsuki
Katō Kiyomasa  (1562–1611)   205
Katsumoto  (miejscowość)   84, 240
Katsura Kunai    205, 218
Kawachi  (prowincja)   31, 37, 40, 

58, 88, 259
Kawamura Saburōsuke    164
Kazamoto  zob. Katsumoto 
kazari  (dekoracja w ceremonii herb.)   

141
Kazueryō  (urząd obrachunkowy)   73
kazunodai  zob. nanatsudai
kei  (szacunek w fi lozofi i drogi herb.)   

145–148, 150–151, 161, 194, 290
Keichō  (era; 1596–1615)   257
keifu  zob. keizu
keizu  (genealogie rodów)   7, 14, 16, 

40, 71–74, 77, 79–81, 84–85, 89, 105–106, 
128–129, 187, 224, 236, 249–250, 254, 257, 
267–268, 286, 291

Kenninji  (świątynia budd.)   77
Kennyo  (1543–1592)   184
kensui  (naczynie na wodę)   141



 Indeks 313

ketsuji  (odstęp honoryfi k. w tekście)   
183, 243, 245, 251–252, 259–260, 269 

ki  (kronika, zapiski)   14, 17
Kii  (prowincja)   37, 52
Kikō Daishuku  (1421–1487)   15, 

61, 87
Kinai  (region)   31, 36–37, 53, 55, 58, 

62, 70, 82, 86, 104–105, 111, 118, 163, 
171, 194, 197–198, 211–212, 226, 228–229, 
233, 237, 240

Kingo  zob. Kobayakawa Hideaki
kininguchi  (wejście dla osób dostoj-

nych)   150
Kinki  zob. Kinai
Kinoshita Tōkichirō  
 zob. Toyotomi Hideyoshi
Kinri sama  zob. cesarze jap.
kinsei  zob. Edo (okres)
kinshin  (bliski wasal)   81
Kinuya  (ród)   61
Kiori, posłaniec    284
Kioto    7, 31, 34–37, 39, 42–46, 51–55, 

57–59, 62–65, 72, 77–79, 82, 86–87, 101–
105, 110, 119, 124, 126–127, 130–131, 
140, 157, 159, 161, 163, 167–168, 171, 
181–182, 184, 188–189, 200, 205, 212–213, 
216, 222–223, 226, 228–229, 233–238, 241, 
243, 245–246, 253–254, 264, 271, 273, 288 

Kisakata  (Zatoka Słoni, słynne naczynie 
na herb.)   179

kishōmon  (list przysiężny)   206–208, 
214, 250–251, 254, 256, 281

Kitakiusiu  (miasto)   32, 36, 39, 48
Kitamuki Dōchin  (1504–1562)   

124, 130, 133, 137, 139, 155, 177, 268
Kitamuki Unchiku  (1623–1703)   

135
Kitano  (wieś)
Kitano ōchanoyu  (wielka cere-

monia w Kitano)   138, 155, 161, 167–173, 
191, 194–195, 229–230, 237–238, 271

Kitanoshō  (majątek ziemski)   40, 52, 
54, 56, 59

Kitashirakawa, cesarzowa  (1173–
1238)   52

Kiusiu    31–35, 39, 44–45, 47–48, 50–51, 
60, 66–67, 70, 76, 97, 112, 157, 161, 171, 

186, 225, 228–230, 234, 237–238, 241, 
255, 276, 279

Kiusiu tandai  (delegatura na Kiu-
siu)   45–47, 49, 255, 279

Kizu  (rzeka)   37
kō  (jego wysokość, wielki pan)   221–223, 

251, 257, 269
kōbako  (pudełko na trociczki)   115
Kobayakawa  (ród)   68, 202
Kobayakawa Hideaki  (1582–

1602)   218, 233
Kobayakawa Hidekane  
 zob. Mōri Hidekane
Kobayakawa Takakage  (1533–

1597)   19, 67, 134, 158, 166–167, 197, 
199, 202, 204–205, 216–220, 223, 231, 243, 
255–256, 259, 267

Kobe  zob. Hyōgo
Kobori Enshū  (1579–1647)   114
Kobori[?] Kyūzaemon    233
Kodera Kyūmu  (1525–?)   157, 202
Kōfukuji  (świątynia budd.)   52
Kofun  (okres hist.)   38, 41
kogashi  (herbata zbożowa)   169
kōgi  (ofi cjalne działania)   269
Kogi  (wieś)   53
Kōguri  zob. Goguryeo
koicha  (mocna herbata)   113, 145
Kōin    165
Kojimaya  (ród)   131
Kokei Sōchin  (1532–1597)   102–

105, 117, 163
kokoro  (skupienie wewnętrzne)   146
koku  (jedn. miary objętości ryżu, ok. 180 

l)   86, 133, 187, 220
kokuga  (siedziba gub. cywilnego w pro-

wincji)   35, 56
kokujin  (prowincjonalny wojownik)   53
Komai, posłaniec    234
Komakiyama  (zamek)   63
Konda Masayasu    88
Kondaya Sōtaku    123, 177
konfucjanizm   10–11, 46, 59, 146, 154
Kongō  (góry)   37, 40
Konishi  (ród)   61
Konishi Yukinaga  (?–1600)   158, 

233, 250–251, 289



314 Indeks

kopalnie   69, 75–77, 83, 106, 246, 260, 286
Kordzińska–Nawrocka, Iwona   27
Korea   31–35, 38, 46–48, 62, 66, 69–70, 83, 

106, 137, 182, 184, 199, 207, 209, 229, 234, 
239–241, 274, 277, 289–290

Kōriyama  (wieś)   111, 163
kōro  (naczynie do palenia trociczek)   

46, 102, 115, 133, 142
kōro no hai  (wonny popiół)   115
Kōrōkan  (rezydencja na Kiusiu)   

34–35
Kosetsu  zob. Konishi Yukinaga
kōshi  (sprawy ofi cjalne i prywatne)   269
Koshin Sekitei  (1481–1567)   49
Koshozan  (zamek)   186
kosode  (typ kimona)   273
kotlina Kioto    37
kotlina Nary    37
Kōtoku, ces.  (597–654)   38
kotsubo  zob. tsubo
Kōya  (góra)   37, 80
Kōzuke  (prowincja)   235, 277
kubō  (przedstawiciel sioguna w Kantō) 
 zob. Kamakura kubō
kubō  (zwyczajowo siogun) zob. siogun
Kubō sama  zob. Ashikaga Yoshiaki
kuchikiri  (inauguracja sezonu herb.)   

227
Kudara  zob. Baekje
kugonin  (urzędnik ces. niższego 

szczebla)   51, 53
Kūkai, człowiek herb.    124
Kumano  (region) zob. Kumano mōde
Kumano  (szlak)   37
Kumano mōde  (pielgrzymki w regio-

nie Kumano)   52
kuni  (prowincja)   13, 25, 31–32, 34, 37, 

40, 42–44, 47–49, 51–58, 60, 63–66, 68, 
73, 75–76, 78, 80, 85, 88, 101, 103, 105, 
108–109, 116, 125, 142, 150, 168, 170–171, 
179–180, 185–188, 192, 197, 200–207, 211–
214, 218–221, 226, 229, 231–235, 240–242, 
245–247, 251, 254–257, 259, 273, 276–278

kuni ikki  (koalicja prowincjonalna)   
53

kura  (urzędnik w urzędzie fi nansowym)   
253

Kuraryō  (centralny urząd fi nansowy)   
253

Kuroda  (ród)   68, 90, 94, 197, 202, 
222, 256–258, 279, 292

Kuroda Josui  (1546–1604)   197, 
202, 224, 235–236, 255, 257, 279

Kuroda Nagamasa  (1568–1623)   
68, 94, 197, 202, 253, 257, 279

Kuroda Sanzaemon    202
Kuroda Sōemon    202
Kuroda Toshinori    202
Kuroda Yoshitaka  zob. Kuroda 

Josui
Kurosaki, posłaniec    263
Kusabe  (ród)   53
Kusabeya  (ród)   131
Kusabeya Dōsetsu    111, 156, 

159, 164, 226
Kusakabe Shin’emon    232
Kusano Shigenaga    220, 250
kusari  (łańcuch przy kociołku)   115, 133, 180
Kushida Jinja  (chram shintō)   36
Kusunoki Masanori  (?–1390)   55
Kuwata Tadachika    59, 151, 190
kyara  zob. meikō
kyōgen  (gatunek teatru jap.)   167
Kyohaku Kentan  zob. Shimai 

Sōshitsu
Kyohakuin  (pawilon świątynny)   258
Kyūson, aktor    166–167

liang  zob. tahil
Linji Yixuan  (?–867)   57
Loewenberg, Peter   148

machi  (kwartał)   38, 77, 79, 87, 219, 244, 250
machiaishitsu  (pawilon poczekalny)   

152
machidoshiyori  (starszyzna miejska)   

87, 122, 169, 215, 217–219, 230, 233, 240
madai  zob. tai
Maeda Toshiie  (1538–1599)   134
Maki  (wieś)   265–266, 284
Makimura Masaharu  (1545–1593)   

134
Makinoodera  (świątynia budd.)   105–

106



 Indeks 315

makkyaku  (ostatni gość w ceremonii 
herb.)   153–154

makura kotoba  (epitet poetycki)   179
malarstwo chińskie   10, 102, 109, 115, 137, 

142–144, 174, 191
Manase Dōsan  (1507–1594)   123
man’yōgana  (typ zapisu języka 

jap.)   39
mas zob. monme
Mashita Nagamori  (1545–1615)   

218, 278
Mashita Uemon  
 zob. Mashita Nagamori
masu  zob. shō
mata zob. tatami
matcha  (sproszkowana zielona herb.)   

112–113, 115, 117, 125, 137, 169, 175, 
203, 272, 274

Matono Sōretsu    240
Matsubayashi, posłaniec    220
Matsudaira Ieyasu  
 zob. Tokugawa Ieyasu
Matsue Ryūsen    87, 118, 163, 226
Matsuhana  zob. Shōka
Matsuhara  (mierzeja)   91, 218
Matsui Yūkan    111, 130–131, 140, 

157, 159, 227–228
Matsumoto Shuhō    176
Matsunaga Hisahide  (1510–1577)   

58, 62, 128, 136, 140, 180–182, 216
Matsuo  (szkoła ceremonii herb.)   127
Matsura  (państwo)   33
Matsura  (ród)   84, 200, 208, 232
Matsura, gub. Higo    231
Matsura Genzaburō  
 zob. Matsura Takanobu
Matsura Hōin  zob. Matsura Shi-

genobu
Matsura Magohachirō    232
Matsura Shigenobu  (1549–1614)   

199
Matsura Takanobu  (1592–1637)   

94, 208, 253, 258
Matsushima  (Wyspy Sosnowe, słynny 

pojemnik na herb.)   137, 179, 182, 286
Matsuya  (ród)   127
Matsuya Hisamasa  (1521–1598)   130

Matsuya Hisashige  (1567–1652)   
134

me  zob. monme
meibutsu  (słynny przedmiot herba-

ciany)   10, 17, 22, 28, 77, 113–115, 117, 
121, 125–126, 132–133, 136–139, 141, 
143–144, 155, 168–169, 173–194, 203–204, 
237, 242, 254, 261, 271, 290

meibutsugari  (polowanie na słynne 
przedmioty)   181–182, 192, 194

meiki  (słynne naczynie)   113
meikō  (słynne wonne drewno)   115
Meitoku no ran  
 zob. zamieszki ery Meitoku
menmoku  (prestiż)   11
Mihara  (wieś)   218
Mikawa  (prowincja)   259
Mikazuki  (Księżyc w Nowiu, słynne 

naczynie na herb.)   132, 178
Mikita  (ród)   53
Mikitashō  (majątek ziemski)   52
Mimasaka  (prowincja)   201, 245
Mimihara  (kwartał w Sakai)   38
Minagawa, gub. Yamashiro    116
Minami Zaimoku  (kwartał w Sakai)   

244
Minaminoshō  (majątek ziemski)   40, 

53, 55–57, 59–60
Minamoto  (ród)   35, 42–43, 48, 78, 

278
Minamoto no Yorimasa  (1104–1180)   

42
Minamoto no Yoritomo  (1147–1199)   

43–44, 78
Minato  (miejscowość)   53, 245
minbu taifu  (tytuł urzędniczy 

w Re  sorcie ds. Ludności)   244
Minbushō  (Resort ds. Ludności)   244
Ming  (dynastia chiń.)   46–47, 175
Mino  (prowincja)   125, 142, 188, 

245, 263
misjonarze   50–51, 61, 108–109, 149, 226
Mitsubuchi Fujihide  (?–1574)   215, 

242, 266
Mitsui  (ród)   82
Mitsushima  (wieś)   103
Miyajima  zob. Itsukushima



316 Indeks

Miyake  (ród)   59, 61
Miyaō  (słynny kociołek)   183
Miyaō Dōsan    183 
Miyoshi  (ród)   57–58, 62, 64, 80, 85, 

128, 134, 142, 202–203, 216, 242, 248, 251
Miyoshi Jikkyū  (1526–1562)   128, 

130, 140, 268
Miyoshi Masanaga  (?–1549)   203
Miyoshi Masayasu    58
Miyoshi Motonaga  (1501–1532)   

58
Miyoshi Nagayoshi  (1522–1564)   

58, 157
Miyoshi Nagayuki    58
Miyoshi sanninshū  (trzech 

z rodu Miyoshi)   58
Miyoshi Sōzō    128
Miyoshi Yasunaga    157
Miyoshi Yoshikata  zob. Miyoshi 

Jikkyū
Miyoshi Yukinaga  (1458–1520)   58
Mizuochi Sōkei    111, 155
mizusashi  (naczynie na zimną wodę)   

114–115, 137, 141, 177–179, 272, 274
Mochihito, książę  (1151–1180)   42
Mokkei  zob. Mu Qi
Momojiri  (Pośladki Brzoskwini, słynny 

wazon)   273
Momozoko  (Denko Brzoskwini, słynny 

wazon)   183
mon  zob. monme
monme  (jedn. masy, ok. 3,75 g; moneta)   

63, 84, 86, 93, 95
Montrose, Louis   7
Mōri  (ród)   65, 150, 181, 186, 202, 

215
Mōri Hidekane  (1567–1601)   202, 

255
Mōri Hidemoto  (1579–1650)   204
Mōri Katsunobu  (?–1611)   117
Mōri Takamasa  (1559–1628)   238
Mōri Terumoto  (1553–1625)   65, 

123, 202, 204–205, 255–257, 281
Morita  (ród)   61
Morita Jōin    103
morohaku  (rodzaj wina ryżowego)   278
Morze Japońskie    75, 239

Morze Wewnętrzne 
 zob. Wewnętrzne Morze Japońskie
Mozu  (kwartał w Sakai)   38
Mozushō  (majątek ziemski)   52
Mozuya  (ród)   58
Mozuya Sōan  (?–1594)   134
Mu Qi    137, 142, 174, 191
Mukuno Sōri    128
munabechi  (podatek od zabudowań)   

244
Murata Shukō  (1423–1502)   17, 

101, 116–117, 119–121, 123–125, 127–129, 
131–133, 137, 140, 142, 146, 150–151, 153, 
162, 174, 177, 194, 253–254

Murata Sōshu    124, 127
Muromachi  (siogunat)   43–49, 

55–56, 60–62, 64, 78, 88, 101, 103, 195, 222
mushin  (stan oświecenia w budd.)   153
Musō Soseki  (1275–1351)   100–

101
Mutsu  (prowincja)   66, 179
Muzeum Historii Osaki    38
myōden  (własność ziemska)   18
Myōkakuji  (świątynia budd.)   131, 159

Na  (państwo)   33
Nadeshiko  (Pupilek, słynne naczynie 

na herb.)   180
Nagahama  (miasto)   208
Nagao  zob. Ōtsudō
Nagaoka  zob. Hosokawa Yūsai
Nagasaki  (miasto)   50
Nagashima Fukutarō    14
Nagasone, gub. Aki    231
Nagato  (prowincja)   48, 56, 150, 278
Nagoya  (zamek na Kiusiu)   67, 

157, 229, 237, 240, 276–277
Najima  (miasto)   205, 218
Najima  (zamek)   166, 199, 220, 256
Nakatomi  (ród) zob. Fujiwara (ród)
Nakatsukasashō  (Resort Urzędów 

Centralnych)   253
Nakatsutsunoo  (bóstwo shintō)   39
Nakoku  zob. Na
Nami ( ale, słynny obraz)   137
nanatsudai  (stolik do ceremonii herb.)   

142



 Indeks 317

nanbokuchō  (Dwór Północny i Połu-
dniowy; 1336–1392)   45, 53, 55, 59

Naniwa  (miasto)   38–41
Nanokuni  zob. Na
Nanotsu  (miejscowość)   33
Nanshūan  (świątynia budd.)   57
Nanshūji  (świątynia budd.)   103
Nanzenji  (świątynia budd.)   77
Naoe Kanetsugu  (1560–1619)   

235, 278
Nara  (miasto)   37, 52, 54–55, 63, 119, 

127, 163, 171, 179, 189, 253
Nara  (okres hist.)   31, 70
Nara  (ród)   85
Narashiba  (Gałąź Dębu, słynny pojem-

nik na herb.)   121, 143, 184–187, 201, 250, 
261, 286, 291

Naraya Sōi    134
nasubi  zob. chaire nasubi
Nasubi  zob. Jōō Nasubi
Nata  (wieś)   247
Natsuka Masaie  (?–1600) 250, 276
Natsuka Tazō  zob. Natsuka Masaie
natsume  (puzderko na sproszkowaną 

herb.)   113, 203
Naya Sōji    81
Naya Sōkyū  zob. Imai Sōkyū
nenbutsu  (modlitwa budd.)   102
nenbutsu odori  (budd. taniec rytu-

alny)   102
nengu  (podatek w ryżu)   55, 244
nengyōji  (przedstawiciel w samorzą-

dzie miejskim)   258
nenroku  (pamiętnik, rocznik)   7, 13–16, 

20, 59, 83–84, 99, 155, 186–187, 198–199, 
201, 204, 207, 210–212, 214, 220, 222, 
224–225, 230, 234–235, 239–240, 247–248, 
250–251, 254–256, 258–259, 261, 267–270, 
274–282, 286, 291

Nichiren  (1222–1282)   57
Niemcy   148
nijiriguchi  (wejście do wpełzania)   150, 

152, 154, 194
Nijō  (zamek)   65
Nikita  zob. Mikita
Nikkō  (miasto)   281
Ningbo  (miasto)   35, 61, 75

Ninpō  zob. Ningbo
ninpu  (wyrobnik)   264
Nintoku, ces.  (ces. 313–399)   

38–39
Nishi  (powiat)   233
Nishikōya  (szlak)   37
Nishikujō  (majątek ziemski)   244
Nitta  (Nowe Pole, słynny pojemnik na 

herb.)   185, 272–273 
Niwa Gorōzaemon  
 zob. Niwa Nagahide
Niwa Nagahide  (1535–1585)   190, 

216, 230, 244, 252, 262–264
nō  (gatunek teatru jap.)   91–92, 115, 

166–167, 183, 227
Nōami  (1397–1471)   116, 119–120, 

124
Nobunaga  zob. Oda Nobunaga
Noda  (majątek ziemski)   259
Nohara Sōkei    231–232
Noko  zob. Nokonoshima
Nokonoshima  (wyspa)   32
nomimono  (naczynie do picia)   169
Noshiri, gub. Bingo    12, 265–

266, 284, 291
Notōya  (ród)   82
nowy historycyzm   7, 16, 21–25, 71, 89, 

160–161, 195, 248–249
nyūdō  (pobożny, mnich)   199, 222, 

231, 255, 269, 279

ōban’yaku  (straż pałacowa w Kioto)   
43

oboe  (notatka)   19
Ocean Spokojny    37
Oda  (ród)   62–63, 188, 190
Oda Nobuhide  (1508?–1549)   62
Oda Nobukane  (1543–1614)   134, 

277
Oda Nobunaga  (1534–1582)   12, 

17, 19, 26–27, 62–66, 68, 70, 81, 86–87, 
103–106, 111, 127–128, 131, 135–137, 
139–140, 142, 144, 156–159, 161, 170, 
177–184, 186, 188–195, 198, 202, 208, 
213, 215–216, 220–221, 223–224, 226–233, 
236–239, 241–249, 251–252, 254, 259–260, 
262–271, 274–275, 277, 281–286, 291–292



318 Indeks

Oda Nobutada  (1557–1582)   65, 
178, 188, 190

Oda Nobutaka  (1558–1583)   65
Oda Urakusai  (1547–1622)   269
Odawara  (zamek)   66
Ōei no ran  zob. zamieszki ery Ōei
Ogawa Yukinao    253
Ōgimachi, ces.  (1517–1593)   

63, 159, 167
Ogino Naomasa  (1529–1578)   245
ōgon no hibi  (złoty okres)   62
ōgosho  (były siogun)   119
Ōita  (miasto)   50
ojime  (brelok ozdobny)   200
Okano Tsugunari  (1536–1609) 116
Okayama  (miasto)   64, 68
Okazaki dono  zob. Tokugawa Ieyasu
Okehazama, bitwa w wąwozie 

63, 68
ōkeryō  (ces. majątek ziemski)   53
Okinohama  (miejscowość)   45, 49
Okinohama  (ród)   49
okres kraju w wojnie zob. sengoku
okres wojen domowych zob. sengoku
Okunodō  (ród)   49, 69
ōmeibutsu  (wielki słynny przedmiot 

herb.)   114
Ōmi  (prowincja)   80–81
ongechi  (nadanie)   254, 269
ongunbai ōgi  zob. gunbai ōgi
Ōnin no ran  zob. wojna ery Ōnin
onioke  (typ naczynia na wodę)   177 
Onioke  (Wiaderko Demonów, słynny 

pojemnik na wodę)   178 
Onkubō sama  zob. Ashikaga 

Yoshiaki
onmono  zob. meibutsu
onsatsu  (list od osoby dostojnej)   205
on’uma  (posłaniec)   269
Osaka  (miasto)   31, 36, 54, 64, 83, 103, 

110–111, 119, 122, 155, 158, 163, 171, 182, 
214, 228–230, 239

Osaka  (zamek)   65, 167
ōse  (rozkaz)   269
Ōshōji  (kwartał w Sakai)   77
Ōshōji  (ulica w Sakai)   37
Ōsumi  (prowincja)   48

Ōta Gyūichi  (1527–?)   17
Ōtani Yoshitsugu  (1559–1600)   

158, 278
Ōtawara Harukiyo  (1567–1631)   

277
otemae  
 zob. sadō (wykonawca ceremonii herb.)
Ōtomi Zenkō    137
Ōtomo  (ród)   45–46, 48–50, 70, 73, 

76–77, 186, 248, 288
Ōtomo Mochinao  (?–1445)   48
Ōtomo Saemonsuke  
 zob. Ōtomo Sōrin
Ōtomo Sōrin  (1530–1587)   18, 

49–51, 67, 76, 83–84, 99, 105, 109–110, 
185, 197, 199, 201, 204, 210–213, 216–220, 
222–223, 253–255, 261, 267–268, 273, 
279–280, 292

Ōtomo Yoshimune  (1558–1605)   
51

Ōtomo Yoshishige  zob. Ōtomo 
Sōrin

Ōtorishō  (majątek ziemski)   52
ōtsubo  zob. tsubo
Ōtsudō  (szlak)   37
otsume  zob. makkyaku
Ōuchi  (ród)   48–49, 56, 60, 75–76, 

288
Ōuchi Masahiro  (1446–1495)   49
Ōuchi Morimi  (1377–1431)   48
Ōuchi Norihiro  (1420–1465)   49
Ōuchi Yoshihiro  (1356–1399)   

56, 58
Ōuchi Yoshitaka  (1507–1551)   

49, 75
Owari  (prowincja)   63, 188
Oyakata  (Jaśnie Pan)   269
ōyake  zob. kō
ōzanmai  zob. sanmai

Park Seo-saeng    46
Pjongjang    67
poetyka kulturowa zob. nowy historycyzm
poezja   10, 39, 41, 46, 75, 101, 116, 119, 124, 

127, 140, 165, 179, 271
Portugalczycy   12, 61, 149
Półwysep Koreański zob. Korea



 Indeks 319

Półwysep Liaotung    240
pravrajyā zob. shukke
Pyongan-do  (prowincja kor.)   240

Quarantia   61

rakuyaki  (typ ceramiki)   176
Ramseyer, John Mark   12, 27
Ranjatai  (słynne wonne drewno)   

131, 141, 189, 192, 195, 237
Rankoku Dōshitsu Shinji  
 zob. Shimai Nobuyoshi
region centralny zob. Kinai
region stołeczny zob. Kinai
renga  (jap. pieśń wiązana)   120, 124, 

127, 140
Restauracja Kenmu    43, 45
ri  (jedn. miary odległości, ok. 654 m, 

potem ok. 3924 m)   240, 247
richigi  (szczerość, prawość)   151
Richū, ces.  (ces. 400–405)   38
Rikuzen  (region)   179
Rikyū  zob. Sen no Rikyū
Rikyū shichitetsu  (siedmiu uczniów 

Rikyū)   134
rinzai  (szkoła budd.)   57, 77, 100–

101, 103, 146
ritsuryō  (prawo cywilne i karne)   40, 72
Riukiu  (archipelag)   48, 60
rō  (sędziwy)   157, 222, 269
Rokuhara tandai  (delegatura 

w Rokuharze)   52
równina Fukuoki    32–33
równina Kantō  zob. Kantō
równina Osaki    37–38, 40–41
ryō  zob. tahil
Ryū  (Smok, słynny stolik)   191
rzemieślnicy   10–11, 53–54, 59, 61, 210, 245

sadaijin  (wielki minister lewej strony)   
221

sadō  (droga herbaty)   112
sadō  (wykonawca ceremonii herb.)   

127, 131, 136, 141, 157–159, 168
Saga  (miasto)   32
Sagami  (prowincja)   80
Sagi  (kopalnia)   75

Saho  (rzeka)   37
Sahohime  (słynne naczynie na herb.)   

179
saishō  (doradca cesarski)   235
Saishō  
 zob. Uesugi Kagekatsu; Mōri Terumoto
Saishōkōin  (świątynia budd.)   52
sajū  zob. sadō (wykonawca ceremonii 

herb.)
Sakai  (miasto)   7–10, 15, 18–19, 21, 25–27, 

31–32, 36–42, 47, 51–64, 68–71, 77–79, 
81–88, 90, 93, 103–104, 106, 108–112, 
118, 121, 123, 126–130, 136, 140, 142–144, 
155–156, 159, 162–165, 168, 171, 175, 
182–184, 186, 189, 196–197, 200, 202, 
204, 208, 213, 215–217, 226, 228, 230–231, 
233, 236–238, 242–244, 248–249, 253–254, 
262–264, 268, 278, 284–285, 288–289

Sakai Masahisa  (?–1570) 246, 
260

Sakai Ukon  zob. Sakai Masahisa
sakan   in. znaki (tytuł sprawowania 

funkcji adm.)   72
sake  (wino ryżowe)   51, 84, 91, 98, 103, 

118, 167, 199, 225, 278–280
sakimori  (strażnicy wybrzeży)   39
Sakugen Shūryō  (1501–1579)   49, 

75–76
Sakuma Fukansai  (1556–

1631)   134, 156
Sakuma Jinkurō  
 zob. Sakuma Fukansai
Sakuma Masakatsu  
 zob. Sakuma Fukansai
Sakuma Nobumori  (1527–1581)   

178, 213, 215–216, 230–233, 236, 254, 260, 
266, 284–285

Sakuma Uemon  
 zob. Sakuma Nobumori
Sakurai Jinja  (chram shintō)   55
sama  (pan)   221–222, 250–251, 269
San’indō  (szlak)   76
Sanjōnishi Sanetaka  (1455–

1537)   124
sanmai  (koncentracja duchowa w budd.)

146
Sano [Haiya?]    183



320 Indeks

san’yaku  (trzy role w ceremonii herb.)   
153

Sasaki  (ród)   80–81
Sassa Narimasa  (?–1588)   111
Satomi  (ród)   78
Satomi Yoshitoshi  (1137–1170) 78
satori  (oświecenie w budd.)   145
Satsuma  (prowincja)   48, 60, 187, 

209, 229–230, 270
Satsumaya  (ród)   58
Saturnalia   160
Sawahime  zob. Sahohime
sei  (czystość w fi lozofi i drogi herb.)   145–

148, 150, 194, 290
seii taishōgun  zob. siogun
seika jiki  (typ chiń. porcelany) 175
Seiwa, ces.  (850–880)   78
Seiwa-Genji  zob. Minamoto (ród)
Sekigahara, bitwa pod    68, 

202, 236, 277
sekisho  (rogatka celna)   54
Sekishō  (Tatarak, słynna misa)   137
semehibo  zob. semehimo
Semehimo  (Ściśnięty Sznurem, słynny 

kociołek)   179
semehimo  (typ kociołka)   272
Sen  (ród)   78–79
Sen Jōji    165
Sen no Dōan    130
Sen no Rikyū  (1522–1591)   10–11, 

19, 25, 78–80, 86–87, 100, 103, 106, 114, 
116–117, 120, 124, 126, 128–136, 139, 
141, 143–145, 154–155, 157–159, 167–168, 
171–173, 176, 178–179, 184, 191–193, 197, 
213, 220, 222, 227, 236–237, 249, 292

Sen Sōshitsu XV    152
Sen Yohyōe  (?–1540)   79
Sen Yoshirō  zob. Sen no Rikyū
sencha  (zielona herb. liściasta)   175
sengoku  (okres hist.)   18, 44, 56, 

62, 66–70, 82, 86, 108, 148–150, 189, 212, 
217, 221

Senshi b. Funako
seppuku  (honorowe samobójstwo)   181
Seta  (rzeka)   37
Seto  (ceramika)   125
setoyaki  zob. Seto (ceramika)

Settsu  (prowincja)   31, 40, 52–54, 
58, 203, 251

Seul   67, 83, 240
shaku  (jedn. miary długości, ok. 30,3 cm)   

102, 150, 231
Shianashō  (majątek ziemski)   52
Shiba  (ród)   62
Shibata Katsuie  (1522–1583)   65, 

189, 216
Shibata Sōjin    240
Shibayama Kenmotsu    134
Shibukawa Mitsuyori  (1372–1446)   

47
Shibukawa Yoshitoshi  (1400–1434)   

47
Shiga  (słynne naczynie na herb.)   271
Shigaraki  (typ ceramiki)   177
Shigashiba  (słynne naczynie na herb.)   

185
Shigi  (Bekas, słynny pojemnik na herb.)   

274
Shigisan  (zamek)   180
Shijō  (ulica w Kioto)   102–103
Shika  zob. Shikanoshima
Shikanoshima  (wyspa)   32–33, 46, 247
shiki  (funkcja adm.)   72
shikibunojō  (tytuł urzędniczy w Re -

sorcie ds. Ceremonii)   263
Shikibushō  (Resort ds. Ceremonii)   

263
shikishi  (barwiony papier)   115
shikken  (trzymający władzę, doradca 

sioguna)   43, 52
Shimai  (ród)   16–18, 71–74, 76–77, 

79–80, 83–84, 89, 91, 106, 187, 197, 199–
200, 203, 206–207, 222, 252, 254–255, 
257–258, 286

Shimai Nobuyoshi    89, 208, 258
Shimai Shigehisa    73
Shimai Shigekatsu  
 zob. Shimai Sōshitsu
Shimai Sōshitsu  (1539–1615)   10, 

12–13, 15–20, 25, 72–74, 76, 83–84, 86, 
89–100, 104–105, 107, 109–111, 118, 123, 
130, 134, 143–145, 155–156, 166, 184–187, 
191, 197–199, 201, 203–212, 214, 217–220, 
222, 224–226, 228–229, 233–235, 237–241, 



 Indeks 321

243, 247–248, 250–258, 260–261, 267–268, 
272, 274–282, 285, 287, 289, 291–292

Shimai Tokuzaemon  
 zob. Shimai Sōshitsu
Shimazu  (ród)   51, 60, 186, 209
Shimogyō  zob. Dolna Stolica
Shimonoseki  (miasto)   103
Shin Suk-ju  (1417–1475)   48, 73
shingon  (szkoła budd.)   124
shinmon  zob. kishōmon 
Shinnyoji  (świątynia budd.)   77
Shino, wojownik    180
shinshō  (pozycja społeczna)   11–13
shintō    39, 52, 60, 73, 91, 179, 206, 281
Shin’ya Ryōshin    164–165
siogun  (naczelnik wojskowy)   8, 31, 43, 

47–49, 56–57, 60–64, 68, 78–79, 82, 87, 90, 
101–102, 113, 119, 128, 142, 150, 175–176, 
188–189, 192, 194, 221–223, 235–237, 267, 
269, 271, 277–278, 280–281, 283, 288

Shioya  (ród)   87
Shioya Sōetsu    87, 226, 228
shioyuami  (kąpiel rytualna)   41
Shirakawa, ces.  (1053–1129)   34, 52
shironeri  (rodzaj wina ryżowego)   199, 

225
shiryō  (lenno prywatne)   283
Shishōbō    134
Shizugatake, bitwa pod    65
shō  (jedn. miary objętości, ok. 1,8 l)   211, 

278
shōen  (prywatny majątek ziemski)   42, 

45, 52–55, 150
Shōfukuji  (świątynia budd.)   44, 98
shōgun  zob. siogun
Shōha, człowiek herb.    164–165
Shōhaku  (1443–1527)   140
shoin daisu  (styl w ceremonii 

herb.)   120
shoinzukuri  (styl architekt.)   140
Shōka  (Kwiat Sosny, słynne naczynie 

na herb.)   177
Shōkokuji  (świątynia budd.)   56–57, 

79, 87, 101, 131, 159
shōkyaku  (główny gość w ceremonii 

herb.)   153
Shōni  (ród)   48–49, 73, 288

shōnin  (kupcy)   169 i in.
Shōshō yau (Wieczorny deszcz 

w Xiaoxiang, słynny obraz)   144
Shōsōin  (skarbiec cesarski)   189
shugo  (gubernator wojskowy prowincji) 

43, 49, 53, 55–56, 62, 88, 251
shugo daimyō  zob. shugo
shukke  (wejście w stan mnisi)   103, 

105, 110
Shukō  zob. Murata Shukō
Shukō Dakioke  (słynne naczynie 

na wodę)   142
Shukō Gōshi  (słynne naczynie na 

wodę)   142
Shukō Kōrō  (słynne naczynie na 

trociczki)   133
shuri  (rodzaj funkcji dworskiej)   72
Shuzeiryō  (urząd podatkowy)   73
Signoria   61
Sikoku  (wyspa)   47, 58, 60
sinto zob. shintō
słynny przedmiot herbaciany zob. meibutsu
Sō  (ród)   47, 84, 200, 207
Sō Ieshige    74
Sō Yoshishige  (1532–1589)   209
Sō Yoshitoshi  (1568–1615)   19, 

207–209, 214, 222, 233, 239, 254–256, 
260, 267, 273, 276

Sōami  (?–1525)   119
Sōan[?]    163–165
sōan  (chatka herbaciana)   120–121, 125, 

146, 148–149, 153, 187, 218, 257, 261, 271, 
273–275, 279, 292

Sōbō  zob. Hyōinsai Sōzen
Sōchū    112
Sōdai  zob. Oda Nobunaga
Sōden    100, 103–104, 110–111, 118, 

156, 163–165
Sodenominato  (część Hakaty)   36, 83
Sōeki  zob. Sen no Rikyū
soezukai  (zastępca posła do Chin)   46
Sogō Kazumasa  (?–1561)   242
Sogō Nagayasu  (1554–1587)   

242–244, 283
Sōgyū  zob. Tennōjiya Sōgyū
Sōgyū Bizen Gōshi  (słynne 

naczynie na wodę)   141



322 Indeks

Sōgyū Imogashira  (Ziemniak 
Sōgyū, słynne naczynie na wodę)   141

Sōi    93–94, 97–98
Sōji  zob. Yamanoue Sōji
Sōjin  zob. Yoshihiro Shigenobu
Sōken’in  (pawilon świątynny)   102–

103
Sokotsutsunoo  (bóstwo shintō)   39
Sōkyū  zob. Imai Sōkyū
Song  (dynastia chiń.)   35, 119, 137, 175
Sōrin  zob. Ōtomo Sōrin
sōrōbun  (styl epistolarny)   20
Sōsa    112
Sōsai    140
Sōshitsu  zob. Shimai Sōshitsu
Sōtan  zob. Kamiya Sōtan
Sōze      123
Sue Harukata  zob. Sue Takafusa
Sue Takafusa  (1521–1555)   49
Sugawara Jinja  (chram shintō)   59
sugoroku  (jap. tryktrak)   91, 94
suke   in. znaki (tytuł sprawowania 

funkcji adm.)   72–73
sukiya  zob. sōan
sukiyazukuri  (styl architekt.)   120
Suminoe  zob. Sumiyoshi Taisha
Sumiyoshi Taisha  (chram shintō)   

38–40, 53–54, 60
sun  (jedn. miary długości, ok. 3,03 cm)   

150, 272
Suō  (prowincja)   48, 56, 253
Suruga  (prowincja)   63
Sutego  (Porzucone Dziecko, słynne 

naczynie na herb.)   179
Sutoku, ces.  (1119–1164)   42
suzuki  (strzępiel japoński)   226
szogun zob. siogun
Sztompka, Piotr   9, 11

Tachibana  (ród)   35
taeis zob. tahil
tael zob. tahil
tahil (jedn. masy srebra, ok. 37,8 g)   63, 187
tai  (pagrus czerwony)   253
Taika, reformy    40
taikō  (były kanclerz)
 zob. Toyotomi Hideyoshi

Taira  (ród)   35–36, 42–43, 52, 278
Taira no Kiyomori  (1118–1181)   

35–36, 42
tais zob. tahil
Taishakuten  (bóstwo budd.)   207
Taizō    164–165
Tajihimichi  (szlak)   37
Tajima  (prowincja)   232, 245–246, 

260
Tajima Jinzaemon    265
Takagi  (ród)   258
Takagi Ichisaburō    258
takaiki  (typ dziennika herb.)   142
Takakura, ces.  (1161–1181)   52
Takamatsu  (zamek)   65
Takano, posłaniec    234
Takasabu Ryūse    87
Takashima  (powiat)   80
Takatsuki  (miasto)   232
Takeda  (ród)   64, 81, 85
Takeda Shingen  (1521–1573)   

80–81
Takeno  (ród)   16, 81, 85, 136
Takeno Jōō  (1502–1555)   57, 

81, 85, 106, 109, 116, 124–128, 130–133, 
136–137, 139–143, 176, 179, 268, 289

Takeno Nobuhisa  (1457–?)   85, 
128

Takeno Shingorō  zob. Takeno 
Sōga

Takeno Sōga  (1550–1614)   127, 
136

Takeno Yōko    25, 74, 89
Takenoko  (Pędy Bambusa, słynny 

wazon)   133
Takenouchi  zob. Tajihimichi
Takigawa Katsutoshi  (1543–1610)   

250
Takigawa Saburōbei  
 zob. Takigawa Katsutoshi
Tamon’yama  (zamek)   189
tan  (jedn. miary długości tkanin, ok. 

0,34 × 10 m)   211, 225
Tanaka  (ród) zob. Sen (ród)
Tanaka Sen’ami    78–79
Tanaka Takeo    25, 74
Tanaka Yoshikiyo    78



 Indeks 323

Tanba  (ceramika)   114
Tanba  (prowincja)   211, 245
tanegashima  zob. broń palna
Tanegashima  (wyspa)   60
Tani Ninsai  (?–1745)   16, 77, 128–

129, 133, 137, 143, 146, 176–177
tanka  (jap. pieśń krótka)   165
Tashiro  (ród)   53
Tashiro Genpachirō    19, 264, 

266
tatami  (mata 91 × 182 cm)   121, 170, 172
tay zob. tahil
teatr japoński   10, 91–92, 102, 115, 166–167, 

183, 227
teishu  (gospodarz w ceremonii herb.)   

117, 119–123, 138–139, 147–148, 151–154, 
158, 163, 165–166, 168, 173, 191, 271–273

Tejima Ichisuke    217
temae  
 zob. sadō (wykonawca ceremonii herb.)
Ten’in Ryūtaku  (1422–1500)   77
tenka fubu  (zbrojna władza nad 

krajem)   63–64
tenka gosadō  (mistrz herb. 

w całej Japonii)   135
tenkabito  zob. tenkanin
tenkanin  (suweren Japonii) 

zob. Oda Nobunaga; Toyotomi Hideyoshi; 
Tokugawa Ieyasu

Tenman Daijizaitenjin  
(bóstwo shintō)   206–207

tenmoku  zob. chawan
Tennōji  (świątynia budd.)   244, 

264–265
Tennōjiya  (ród)   14–15, 25, 58, 

71, 77, 79–80, 83, 86–87, 106, 111–112, 
129–130, 138, 140, 142–143, 163, 198, 
202, 227

Tennōjiya Dōshitsu    10, 77, 
103–104, 109–111, 117–118, 139–140, 159, 
163–164, 210–212

Tennōjiya Genjirō    77
Tennōjiya Insetsu  
 zob. Torii Insetsu
Tennōjiya Shirō    77
Tennōjiya Sōbon  (?–1612)   

129, 155

Tennōjiya Sōgyū  (?–1591)   10, 
64, 77–78, 86–87, 100, 103–104, 109–112, 
118, 124, 127–131, 136, 139–144, 155–159, 
164–165, 167–168, 171–173, 183–184, 186, 
191–193, 197–198, 202, 213, 220, 223, 
226–228, 236–237, 271, 273, 289, 292

Tennōjiya Sōhaku  (1444–
1527)   77, 140, 142

Tennōjiya Sōkan    78, 86
Tennōjiya Sōtatsu  (1504–

1566)   57, 77, 112, 127, 129, 140, 142
Tennōjiya Sōun    164
Tenshō  (era; 1573–1592)   102, 127, 

156, 171
Tenshōji  (świątynia budd.)   104
Tera  (rzeka)   37
Terada, gub. Etchū    231
Terazawa Hirotaka  (1563–1633)   

217
Tettsui  (Żelazny Młot, słynna czarka 

na herb.)   125
to  (jedn. miary objętości, ok. 18 l)   211, 

278
Toba, ces.  (1103–1156)   42, 52
Tobira  (wieś)   220
Tochigi  (prefektura)   103
tōchigyō  (faktyczna własność ziem-

ska)   242
Tōdaiji  (świątynia budd.)   55, 189
Tōhoku  (region)   66, 179
Tōji  (świątynia budd.)   52
Tōkaidō  (szlak)   63
Tokio    74
toko  zob. tokonoma
tokonoma  (wnęka ozdobna)   167, 

191, 271
toku  (cnota, prawość)   59, 90
Tokugawa  (ród)   78, 100, 136, 148, 

277, 281
Tokugawa Ieyasu  (1543–1616)   8, 

31, 68, 70, 90, 136, 202, 214, 221, 223–224, 
226, 234–236, 240, 246, 259, 267–268, 
270–271, 277–281, 286, 291–292

Tonda  zob. Kajishima Tonda
Tonosama  (Jaśnie Pan)   269
Toraya Jōi    155
Torazōsu    163–164



324 Indeks

Torii  (ród)   123
Torii Insetsu    121, 123
Torikai  (wieś)   257, 279
de Torres, Cosme (1510–1570)   109
Tosa  (prowincja)   47, 60
toshiyori  zob. machidoshiyori
Tōshō Daigongen  (bóstwo 

shintō)   281
Tōshōgū  (chram shintō)   281
Toyoda Takeshi    26, 62, 82
Toyotomi  (ród)   80
Toyotomi Hidenaga  (1540–1591)   

111
Toyotomi Hidetsugu  (1568–1595)   

66, 80
Toyotomi Hideyori  (1593–1615)   

68
Toyotomi Hideyoshi  (1537–1598)   

11, 19, 25–27, 31, 50–51, 62, 65–68, 70, 
80, 86, 90, 99, 104–105, 118–119, 122, 
127–128, 133–140, 143–144, 150, 155, 
157–161, 166–173, 176–177, 181, 184, 
186–188, 190–195, 207–208, 214–217, 
220–242, 246–250, 254, 261, 267–278, 
280–282, 285–286, 290–292

Tsu no kuni  zob. Settsu
Tsubaki (Kamelia, słynny obraz)   191
tsubo  (naczynie na liście herb.)   113–115, 

132, 137, 141, 177–179, 182, 185, 190, 
227, 242, 271

Tsuda  (ród) zob. Tennōjiya (ród)
tsuginoma  (pokój poczekalny)   275
Tsuji Gensai  (?–1576)   127
tsukubai  (naczynie na wodę)   152
Tsukumo  (Sitowie, słynny pojemnik 

na herb.)   182
Tsukushi  (region)   34
Tsukushi  (ród)   206
Tsukushi Hirokado  (1556–1623)   

206–208, 250, 254, 256
Tsukushi no murozumi  zob. Kōrokan
Tsunoyama Sakae    26
Tsuru no Hitokoe  (Jeden Zaśpiew 

Żurawia, słynny wazon)   132–133
tsurube  (wiaderko)   169
Tsushima  (prowincja) zob. Cuszima
Tsutsui Junkei  (1549–1584)   157

udaijin  (wielki minister prawej 
strony)   64, 221

uegi  (wola suwerena)   245, 269
Uesama  (Jaśnie Pan)   157, 159, 191, 269
Uesugi Kagekatsu  (1555–1623)   

235, 278
Ugai Mototoki  (?–1599)   202, 218
Ugai Shin’emon  
 zob. Ugai Mototoki
Uji, bitwa nad rzeką    43
Ukita Hideie  (1572–1655)   158, 

289
Ukita Naoie  (1529–1581)   215, 

233, 239
Uminonakamichi  (mierzeja)   32
unmei  (los, fortuna)   11
Urado  (miejscowość)   47
Urasenke  (ród; szkoła herb.)   133
Urianchai   83, 240
Uriankhai zob. Urianchai
usucha  (lekka herbata)   113, 117–118, 

203
Usuki Akihaya  (1520–1574)   105
utokunin  (patrycjusze miejscy)   59, 90
Uwatsutsunoo  (bóstwo shintō) 39

Veenstra, Jan R.   160
Veeser, Harold A.   7, 23, 289
Vilela, Gaspar (?–1572)   108–109

Wa  zob. Yamato (państwo)
wa  (harmonia w fi lozofi i drogi herb.)   

145–146, 148, 150, 194, 290
wabi  (surowa prostota)   120–124, 131, 

151, 169–170, 176, 274
wabisha  (miłośnicy herb. w duchu 

wabi)   169–170
Wada Koremasa  (1530–1571)   216, 

230, 232, 251
waka  (pieśń japońska)   116, 124, 179
Wakamatsushō  (majątek ziemski)   52
Wakasa  (prowincja)   85
Wakasaya  (ród)   131
wakatō  (młodzi wojownicy)   169
Wakita Haruko    74
wakō  (piraci)   46–47, 61, 66
Watanabe  (miejscowość)   54



 Indeks 325

Watsky, Andrew   27
Wenecja   61, 107, 291
Wewnętrzne Morze Japońskie    

31–33, 36–37, 39, 41, 46–48, 54, 60, 66, 
69, 83, 108, 215, 239, 288

White, Hayden   23
wojna er Jishō–Juei  
 zob. wojna Genpei
wojna ery Ōnin    43, 47, 54, 57, 

59–60, 62, 78–79, 85, 189
wojna Genpei    42
Wulianghai zob. Urianchai

Xu Tang  (1185–1269)   137, 174

ya  (dom kupiecki)   55
Yabunouchi Chikushin  (1677–

1745)   146
Yabunouchi Dōwa    155
Yalu  (rzeka)   240
Yamaga  (ród)   49
Yamagawa  (miasto)   47
Yamaguchi  (miasto)   48–49, 119, 123, 

163
Yamaguchi Genba  
 zob. Yamaguchi Masahiro
Yamaguchi Masahiro  (1545–1600)   

279
Yamamoto Dōshaku    127
Yamamoto Hikohyō[e?]    246
Yamana  (ród)   43, 79, 245–246
Yamana Mochitoyo  (1404–1473)   

78
Yamana Shōki  zob. Yamana Suke-

toyo
Yamana Suketoyo  (1511–1580)   

200–201, 213, 223, 239, 245–246, 259–260
Yamana Ujikiyo  (1344–1391)   

55–56
Yamanaka Kitsunai  
 zob. Yamanaka Nagatoshi
Yamanaka Nagatoshi  (1547–1608)   

225, 230, 240, 269
Yamanoue Sōji  (1544–1590)   

10–17, 87, 115–116, 121, 125, 128, 131–
132, 134, 137, 139–140, 144, 151, 157, 159, 
174, 176–178, 180, 184, 193, 253

Yamaoka Kagesuke  (1531–1589)   
157

Yamashiro  (prowincja)   31, 88, 116, 
157, 230, 235, 240, 278

Yamatai  zob. Yamato (państwo)
Yamato  (państwo)   33–34, 37–39, 41
Yamato  (prowincja)   31, 37, 40, 85, 

180, 254, 266
Yamato  (rzeka)   37, 41
Yamato  (okres hist.)   31
Yamatoya Ryūsa    164–165
Yamazaki, bitwa pod    65
Yamazaki Kataie  (1547–1591)   251
Yanagawa  (ród)   241
Yanagawa Gonsuke    241
Yasuhara Jindayū    246
Yayoi  (okres prehist.)   33
Yodo  (rzeka)   37, 41, 52, 54, 65, 243
Yohyōe    283
Yokotarō    217
Yokoyama  (wieś)   53
Yoshida Akira    40
Yoshida Kenkō  (ok. 1283–1352)   

94
Yoshihiro Kahei  
 zob. Yoshihiro Shigenobu
Yoshihiro Shigenobu    185, 197, 

210–211, 218–219
Yoshii  (wieś)   220
Yoshino  (miejscowość)   45
Yoshino  (powiat)   85
Yoshino gen  (jedn. adm.)   40
yu  (jedn. miary objętości, ok. 288 l)   211
Yu Jian    137, 174
Yūami    157
Yuan  (dynastia chiń.)   119, 175
yūhitsu  (przyboczny pisarz, skryba) 225
yuigonsho  zob. ikun
yuisho  zob. keizu
Yūjōbō    182
Yukawa  (ród)   61, 82

za  (cech rzemieślniczy)   54
zamieszki ery Heiji    42
zamieszki ery Hōgen    42
zamieszki ery Jōkyū    52
zamieszki ery Meitoku    56



326 Indeks

zamieszki ery Ōei    56
Zansetsu  (Śnieg Pozostały na Górskim 

Szczycie, słynny kamień)   179
zatoka Busan    83, 240
zatoka Hakaty    32, 37, 68
zatoka Ise    277
zatoka Osaki    36–37, 39–40, 54, 

56, 60, 68
zatoka Sakai    36
Zatoka Tokijska    43
zatoka Toyosaki    240
zatoka Wani    240
Zeami  (1363–1443)   102

zei  (przedmioty luksusowe)   119, 123
zen  zob. buddyzm zen
Zeniya Sōtotsu  (?–1590)   111, 155, 

159, 191, 228
Zenkō  (słynna czarka do herb.)   137, 

141
Zenshuan  (majątek ziemski)   243–

244, 264–265
Zentsūji  (świątynia budd.)   231
Złoty Pawilon Herbaciany   167, 172, 240
Zōshuan  (majątek ziemski)   265
Zuisen’an  (majątek ziemski)   231–

232



Kaori Ekuni

BŁYSK
SZCZ¢ÂCIA

Powieść Kirakira hikaru Ka ori Eku ni

Amy Bajer

Ihara Saikaku
Ży wot ko bie ty
swa wol nej
WUW 2010

Fumiko Enchi
On na za ka.
Dro ga ko bie ty
WUW 2013

Ariyoshi Sawako
Lata mroku
WUW 2013

W kr´gu wartoÊci kultury Japonii
W 140. rocznicę urodzin Nishidy Kitarō (1870–1945)

Redakcja naukowa Agnieszka Kozyra

KOREA¡SKIE
ÂWIATY
KOBIET

Coreana Varsoviensia

mi´dzy dziedzictwem konfucjanizmu
a wyzwaniami współczesnoÊci

Sawako AriyoshiAriy oshi Sa wa ko La ta mro ku Ariy oshi Sa wa koAgniesz ka Ko zy ra

Ihara Saikaku
Ży wot ko bie ty swa wol nej
WUW 2010

Fumiko Enchi
On na za ka. Dro ga ko bie ty

WUW 2013



Książka omawia historię dwóch najważniej-
szych samorządnych miast handlowych 
Japonii – Hakaty i Sakai – oraz przedstawia 
charakterystykę i etos elit kupieckich stoją-
cych na ich czele w drugiej połowie XVI w. 
Licząc na umocnienie własnej pozycji spo-
łecznej, kupcy budowali relacje z wojowni-
kami walczącymi o władzę nad krajem. 
Korzystali przy tym nie tylko ze swoich 
majątków i wpływów w handlu, lecz także 
z ceremonii herbaty (chanoyu) i jej języka 
symboli. Słynne utensylia herbaciane 
(meibutsu) stały się narzędziem komuni-
kacji społecznej. Analiza różnorodnych 
źródeł z epoki ukazuje zarówno ambicje 
przedstawicieli elity kupieckiej, jak i realia 
trudnych relacji z władzą wojskową w schył-
kowym okresie wojen domowych i pod-
czas stopniowego jednoczenia kraju przez 
Odę Nobunagę, Toyotomiego Hideyoshiego 
i Tokugawę Ieyasu.

Jędrzej Greń – japonista i historyk, adiunkt 
w Katedrze Japonistyki Wydziału Orienta-
listycznego Uniwersytetu Warszawskiego. 
Dwukrotny stypendysta japońskiego Mi-
nisterstwa Edukacji, Kultury, Sportu, Nauki 
i Technologii. Zajmuje się historią społecz-
ną i polityczną Japonii przełomu średnio-
wiecza i nowożytności (XVI/XVII w.), jak 
również dziejami relacji japońsko-europej-
skich w tym okresie. Ważniejsze publikacje: 
Japońskie miasto przyzamkowe – rozwój, 
struktura i rola w urbanizacji Japonii (1576–1700) 
(Warszawa 2013) oraz Anglicy w Japonii 
(1600–1623) – handel, realia działalności, 
relacje (Warszawa 2014).

www.wuw.pl

Srebro i herbata_g x.indd   3


	Jedrzej Gren. Srebro i herbata. Japonskie elity kupieckie Hakaty i Sakai w relacjach z wojownikami w drugiej połowie XVI wieku
	Spis treści
	Wstęp
	Cel i zakres pracy
	Wyjaśnienie terminów
	Charakterystyka źródeł
	Źródła narracyjne
	Źródła nienarracyjne
	Ograniczenia źródłowe
	Metodologia
	Stan badań i literatura przedmiotu
	Uwagi redakcyjne


	ROZDZIAŁ 1. Hakata i Sakai – geografia i historia
	1.1. Charakterystyka geograficzna i najdawniejsze dzieje obu miast
	1.1.1. Hakata
	1.1.2. Sakai

	1.2. Rozwój Hakaty i Sakai w średniowieczu
	1.2.1. Hakata
	1.2.2. Sakai

	1.3. Miasta kupieckie w kontekście wydarzeń politycznych lat 1550–1600
	1.4. Podsumowanie

	ROZDZIAŁ 2. Elita kupiecka na czele Hakaty i Sakai
	2.1. Genealogie, majątek, wpływy – pozycja w społeczności lokalnej
	2.2. Etos kupiecki i styl życia
	2.3. Kupcy mnichami zen
	2.4. Podsumowanie

	ROZDZIAŁ 3. Kultura herbaty jako środek komunikacji i tworzenia grup społecznych
	3.1. Ponadregionalna elita kupiecka a integracyjna rola chanoyu
	3.2. Kupcy jako twórcy i autorytety chanoyu
	3.3. Wartości społeczne chanoyu w dziennikach herbacianych
	3.3.1. Harmonia, szacunek, czystość i spokój – społeczny wymiar filozofi i chanoyu
	3.3.2. Między egalitaryzmem a hierarchią

	3.4. Spotkania codzienne i wielkie uroczystości
	3.5. Słynne utensylia herbaciane
	3.5.1. Cechy definiujące słynne utensylia
	3.5.2. Słynne utensylia w komunikacji społecznej

	3.6. Podsumowanie

	ROZDZIAŁ 4. Obraz relacji kupców z władzą wojskową
	4.1. Elita kupiecka przy wojownikach o znaczeniu lokalnym
	4.1.1. Charakter kontaktów
	4.1.2. Cele wojowników
	4.1.3. Cele kupców

	4.2. Elita kupiecka przy suwerenach Japonii
	4.2.1. Charakter kontaktów
	4.2.2. Cele Nobunagi i Hideyoshiego
	4.2.3. Ambicje kupców

	4.3. Obraz pozycji kupców przy wojownikach a realia
	4.3.1. Cechy opisu wojowników o znaczeniu lokalnym a realia
	4.3.2. Obraz suwerenów Japonii w źródłach a realia

	4.4. Podsumowanie

	Wnioski
	Mapy
	Bibliografia
	1. Źródła
	2. Opracowania i słowniki

	Spis ilustracji
	Ilustracje
	Mapy
	Rysunek
	Indeks




